
    
      [image: Okładka]
    

  
    
      [image: Strona tytułowa]
    

  
    
Spis treści

	Okładka


	Strona tytułowa


	Strona redakcyjna


	Dostrzegając połączenie



    
  
Tytuł ory­gi­nału: INTER­CON­NEC­TED: Embra­cing Life in Our Glo­bal Society


Copy­ri­ght © 2017 H. H. the Kar­mapa, Ogyen Trin­ley Dorje

Copy­ri­ght © 2026 for the Polish edi­tion by Wydaw­nic­two Czarna Owca

Copy­ri­ght © for the Polish trans­la­tion by Mał­go­rzata Sie­radzka-Kru­siń­ska


All rights rese­rved


Wydawca: Kata­rzyna Słup­ska

Redak­cja: Robert Sudół

Korekta: Beata Wój­cik, Marta Tyczyń­ska-Lewicka

Pro­jekt okładki: Beata Stę­pień

Zdję­cie autora na okładce: Gao Yuaner

Wer­sję elek­tro­niczną w sys­te­mie Zecer przy­go­to­wała Róża Rozaxa


Wszel­kie prawa zastrze­żone. Niniej­szy plik jest objęty ochroną prawa
autor­skiego i zabez­pie­czony zna­kiem wod­nym (water­mark).

Uzy­skany dostęp upo­waż­nia wyłącz­nie do pry­wat­nego użytku.

Roz­po­wszech­nia­nie cało­ści lub frag­mentu niniej­szej publi­ka­cji w jakiej­kol­wiek postaci bez zgody wła­ści­ciela praw jest zabro­nione.


Wyda­nie pierw­sze

War­szawa 2026

ISBN 978-83-8382-798-8



  [image: Czarna Owca Stopka redakcyjna]

  
Od redakcji wydania angielskiego


Co by było, gdyby ludzie prze­stali trak­to­wać szczę­ście jako grę
zero-jedyn­kową i zaczęli żyć w prze­ko­na­niu, że powszechny roz­kwit jest
nie tylko praw­do­po­dobny, lecz także moż­liwy do urze­czy­wist­nie­nia?
Zada­nie takiego pyta­nia nie­któ­rym czy­tel­ni­kom może wydać się zbyt naiwne
lub depry­mu­jące, lecz bio­rąc pod uwagę wyzwa­nia, przed jakimi staje
obec­nie nasz świat, wła­śnie taką zmianę powin­ni­śmy roz­wa­żyć z otwar­to­ścią i szczerą chę­cią do dzia­ła­nia. W tej książce Jego
Świą­to­bli­wość Kar­mapa uka­zuje, jak bar­dzo mógłby się zmie­nić świat,
gdy­by­śmy zauwa­żali powią­za­nia pomię­dzy naszym życiem a innymi i gdy­by­śmy
nie trak­to­wali sie­bie jako odręb­nych i z gruntu oddzie­lo­nych jed­no­stek.


Na kar­tach tej książki Kar­mapa zaj­muje się oma­wia­niem kwe­stii wdro­że­nia
takiego para­dyg­matu zwłasz­cza w kon­tek­ście naszych wza­jem­nych połą­czeń w róż­nego rodzaju mediach cyfro­wych. Jak argu­men­tuje na początku, tech­niki
komu­ni­ka­cyjne lepiej uwi­docz­niają nasze wza­jemne powią­za­nia. Uzna­nie tak
rady­kal­nie odmien­nego para­dyg­matu od pew­nego czasu zyskuje popu­lar­ność w powszech­nej opi­nii, w krę­gach akty­wi­stów, jak rów­nież w ramach
inte­lek­tu­al­nego dys­kursu. Porzu­ca­jąc kon­tekst odizo­lo­wa­nych spo­łecz­no­ści
i nie­za­leż­nych jed­no­stek, wiele osób zaczyna dostrze­gać, że jeste­śmy
wza­jem­nie powią­za­nymi wspól­no­tami i współ­za­leż­nymi jed­nost­kami.
Myśli­ciele i akty­wi­ści z tak odle­głych od sie­bie dzie­dzin, jak eko­no­mia,
nauki przy­rod­ni­cze czy spra­wie­dli­wość spo­łeczna, wspól­nie two­rzą
mul­ti­dy­scy­pli­narne uję­cie róż­nych spo­so­bów współ­za­leż­nego funk­cjo­no­wa­nia
naszego świata. Bada­nia empi­ryczne dostar­czają wystar­cza­ją­cych dowo­dów
na to, że wza­jemne powią­za­nia zacho­dzą w każ­dym śro­do­wi­sku natu­ral­nym i spo­łecz­nym. Pod­czas gdy ope­ro­wa­nie para­dyg­ma­tem współ­za­leż­no­ści w ramach
dys­ku­sji nauko­wych, aka­de­mic­kich, akty­wi­stycz­nych czy innych jest wciąż
rela­tyw­nie nowe, kon­cep­cja, że wszystko jest ze sobą powią­zane, zawsze
sta­no­wiła pod­stawę myśli i etyki bud­dyj­skiej.


Celem tej książki jest wzbo­ga­ce­nie współ­cze­snych dys­ku­sji, które
zgłę­biają glo­balne pro­blemy przez pry­zmat współ­za­leż­no­ści, o głos Jego
Świą­to­bli­wo­ści Kar­mapy. Dołą­cza on do waż­nych debat, w któ­rych już wzywa
się do więk­szej świa­do­mo­ści tego, jak prze­biega i jakie skutki pociaga
za sobą współ­za­leż­ność. Kar­mapa jest szcze­gól­nie zain­te­re­so­wany tym, aby
nasza pogłę­biona świa­do­mość dopro­wa­dziła do zmian w indy­wi­du­al­nym i zbio­ro­wym zacho­wa­niu, bo wtedy mogli­by­śmy zbu­do­wać glo­balne
spo­łe­czeń­stwo, które działa w zgo­dzie z rze­czy­wi­sto­ścią współ­za­leż­no­ści,
a nie wbrew niej. W wieku trzy­dzie­stu jeden lat Kar­mapa jest już
wybit­nym myśli­cie­lem głę­boko zaan­ga­żo­wa­nym w kwe­stie spra­wie­dli­wo­ści
śro­do­wi­sko­wej i spo­łecz­nej, a także przy­wódcą 900-let­niej linii bud­dy­zmu
tybe­tań­skiego i jed­nym z naj­waż­niej­szych bud­dyj­skich przy­wód­ców
ducho­wych.


Cho­ciaż Kar­mapa jest prze­siąk­nięty bud­dyj­skimi tra­dy­cjami
filo­zo­ficz­nymi, w któ­rych współ­za­leż­ność jest zasadą cen­tralną, bar­dzo
rzadko używa bud­dyj­skiej ter­mi­no­lo­gii do oma­wia­nia wza­jem­nych powią­zań i nie rości sobie prawa do posia­da­nia szcze­gól­nego auto­ry­tetu w zgłę­bia­niu
tych zagad­nień. W tej książce nie zaj­muje się tylko okre­śle­niem
bud­dyj­skiego sta­no­wi­ska w spra­wie współ­za­leż­no­ści pod adre­sem tych,
któ­rzy ją badają jako teo­rię, ale przede wszyst­kim przy­gląda się
moż­li­wo­ściom spo­łecz­nej i etycz­nej trans­for­ma­cji, jaką otwiera
współ­za­leż­ność. W rezul­ta­cie to nie jest książka o bud­dy­zmie ani książka
szcze­gól­nie bud­dyj­ska. To raczej część otwar­tego pro­cesu zbio­ro­wego
myśle­nia o naszej wspól­nej kon­dy­cji ludz­kiej i tro­sce o świat.


Uni­ka­to­wym wkła­dem Kar­mapy jest roz­sze­rze­nie dys­ku­sji o dzia­ła­nie
współ­za­leż­no­ści wewnątrz nas – o to, co nazywa „wewnętrzną
współ­za­leż­no­ścią”. Dotąd dys­ku­sja sku­piała się głów­nie na zasa­dzie
współ­za­leż­no­ści prze­ja­wia­ją­cej się w naszych uwa­run­ko­wa­niach
zewnętrz­nych – w świe­cie przy­rody oraz w zja­wi­skach spo­łecz­nych i eko­no­micz­nych. Kar­mapa poka­zuje, że nasze wewnętrzne „tery­to­rium” jest
rów­nież miej­scem, w któ­rym zacho­dzi współ­za­leż­ność, i przed­sta­wia mocne
argu­menty za tym, że ana­liza warun­ków, które łączą się, aby kształ­to­wać
nasz świat, musi rów­nież obej­mo­wać nasze warunki wewnętrzne, jeśli ma
pro­wa­dzić do zmian spo­łecz­nych i śro­do­wi­sko­wych.


Jak jasno wyka­zały bada­nia empi­ryczne, nasza zewnętrzna rze­czy­wi­stość
jest kształ­to­wana przez współ­dzia­ła­nie nie­zli­czo­nych warun­ków. Wśród
tych warun­ków nie­które z naj­bar­dziej istot­nych to ludz­kie postawy i dzia­ła­nia. Nasze postrze­że­nia, idee, inter­pre­ta­cje i emo­cje oddzia­łują
na sie­bie, kształ­tu­jąc spo­sób, w jaki doświad­czamy naszych powią­zań, jak
na nie reagu­jemy i co do nich wno­simy. Nasze wewnętrzne warunki mają
rze­czy­wi­sty wpływ na świat zewnętrzny, a zatem bada­nie dyna­miki
współ­za­leż­no­ści w dzia­ła­niu w ota­cza­ją­cym nas świe­cie jest nie­pełne,
jeśli nie uwzględ­nia świata wewnątrz nas.


Rola opar­tej na uczu­ciach świa­do­mo­ści jest dru­gim głów­nym tema­tem
prze­wi­ja­ją­cym się przez całą książkę. Dla Kar­mapy emo­cje są siłą, która
jest nie­zbędna do prze­ku­cia inte­lek­tu­al­nego zro­zu­mie­nia w pozy­tywne
dzia­ła­nie. Kar­mapa twier­dzi, że nie wystar­czy wie­dzieć, że jeste­śmy
połą­czeni. Musimy nauczyć się odczu­wać połą­czenie, aby stwo­rzyć pod­stawę
do dzia­ła­nia w spo­sób odzwier­cie­dla­jący nasze powią­za­nia. Gro­ma­dze­nie i ana­li­zo­wa­nie danych, które poka­zują naszą współ­za­leż­ność, to ważny
pierw­szy krok. Pogłę­bia­nie doświad­cze­nia emo­cjo­nal­nego i świa­do­mo­ści
współ­za­leż­no­ści jest klu­czo­wym kolej­nym eta­pem, który może prze­kształ­cić
wzorce indy­wi­du­al­nego i zbio­ro­wego dzia­ła­nia w taki spo­sób, by były
spójne ze współ­za­leż­no­ścią. Empa­tia została omó­wiona wcze­śniej w innych
pra­cach jako ważna war­tość etyczna dla współ­za­leż­nego świata; tutaj
Kar­mapa znacz­nie roz­sze­rza tę kate­go­rię, aby objąć nią takie przy­mioty
jak: odwaga, zado­wo­le­nie, cier­pli­wość, odpo­wie­dzial­ność, ela­stycz­ność
umy­słowa i wyobraź­nia.


W uję­ciu Kar­mapy empa­tia staje się wielką war­to­ścią, gdy skła­nia nas do
dzia­ła­nia w duchu współ­czu­cia, podob­nie rzecz ma się z poczu­ciem
odpo­wie­dzial­no­ści, gdy dostrze­gamy w nim poten­cjał. Wewnętrzne zalety
zostają rady­kal­nie prze­mie­nione w realne war­to­ści, które pozwa­lają żyć i dzia­łać mądrze we współ­za­leż­nym świe­cie.


Tytuł tej książki – Połą­czeni. Jak lepiej żyć w spo­łe­czeń­stwie
glo­bal­nym – wyko­rzy­stuje ter­min „połą­czeni” zamiast „współ­za­leżni”, aby
zwró­cić uwagę na ludzki, emo­cjo­nalny aspekt naszej współ­za­leż­no­ści
kon­tra­stu­jący z zewnętrz­nymi zja­wi­skami, wobec któ­rych sto­su­jemy ter­min
„współ­za­leż­ność”. Kar­mapa używa okre­śleń „współ­za­leż­ność” i „połą­czenie”
zamien­nie. Ten tybe­tań­ski ter­min (rten cing ‘brel bar ‘byung ba) jest
wyra­zem zło­żo­nym zawie­ra­ją­cym w sobie zarówno zależ­ność, jak i połą­cze­nie.


Książka została podzie­lona na trzy sek­cje kore­spon­du­jące z trzema
eta­pami, w ramach któ­rych prze­cho­dzimy od inte­lek­tu­al­nej do emo­cjo­nal­nej
świa­do­mo­ści, a następ­nie do dzia­ła­nia – rozu­mie­jąc, że jeste­śmy
połą­czeni, odczu­wa­jąc to połą­czenie i dzia­ła­jąc w zgo­dzie z nim. Z tych
trzech czę­ści książki wyła­nia się spójna etyka współ­za­leż­no­ści. Kar­mapa
naj­pierw kła­dzie fun­da­ment onto­lo­giczny, czyli opi­suje współ­za­leżną
naturę tego, kim jeste­śmy, oraz świata, w któ­rym żyjemy, następ­nie
iden­ty­fi­kuje wro­dzone cechy emo­cjo­nalne i cnoty etyczne, które możemy
roz­wi­jać i które są dosto­so­wane do takiego fun­da­mentu. Nie­które z wewnętrz­nych wła­ści­wo­ści i spo­łecz­nych war­to­ści oma­wia­nych w tej książce
– takie jak empa­tia, zado­wo­le­nie i wol­ność – kształ­tują spo­sób, w jaki
doświad­czamy naszych powią­zań z innymi, pod­czas gdy inne –
odpo­wie­dzial­ność, odwaga czy współ­czu­cie – pobu­dzają w nas etyczne
odru­chy z tym zwią­zane. W ten spo­sób wizja Kar­mapy doty­cząca etyki
współ­za­leż­no­ści wykra­cza daleko poza ramy czy­sto teo­re­tyczne, ofe­ru­jąc
gene­ra­tywny model spo­łecz­nej i etycz­nej prze­miany.


Ist­nie­nie związku pomię­dzy rozu­mie­niem a zmia­nami beha­wio­ral­nymi nie
wymaga spe­cjal­nej argu­men­ta­cji, jed­nak postępy w naszym inte­lek­tu­al­nym
roz­po­zna­niu wza­jem­nych powią­zań naj­wy­raź­niej nie stwo­rzyły wystar­cza­jąco
sil­nych impul­sów, by skło­nić nas do sku­tecz­nych dzia­łań, co wynika z roz­licz­nych przy­kła­dów. Dostęp­ność danych szcze­gó­łowo opi­su­ją­cych
powią­za­nia mię­dzy gło­dem na świe­cie a zuży­ciem ogrom­nych zaso­bów
śro­do­wi­sko­wych na rzecz hodowli bydła nie zmie­niła jesz­cze naszych
nawy­ków żywie­nio­wych. Ana­liza fatal­nych warun­ków pracy w fabry­kach w kra­jach Glo­bal­nego Połu­dnia wytwa­rza­ją­cych towary na luk­su­sowe rynki
Pół­nocy nie dopro­wa­dziła jak dotąd do powszech­nych lub istot­nych zmian w kon­sump­cji czy prak­ty­kach kor­po­ra­cyj­nych. Zro­zu­mie­nie inte­lek­tu­alne jest
konieczne, ale nie­wy­star­cza­jące do trwa­łego połą­cze­nia świa­do­mo­ści z efek­tyw­nym dzia­ła­niem. W tej książce Kar­mapa wska­zuje na emo­cjo­nalne
zaan­ga­żo­wa­nie jako na ele­ment, który musi być pogłę­biany, aby zmie­nić
wzorce indy­wi­du­al­nych i zbio­ro­wych zacho­wań na zgodne ze
współ­za­leż­no­ścią.


Przed­sta­wione w tej publi­ka­cji roz­wa­ża­nia opie­rają się na pracy
roz­po­czę­tej we wcze­śniej­szej książce autor­stwa Kar­mapy: Szla­chetność
serca, czyli jak zmie­niać świat, zaczy­nając od sie­bie, w któ­rej
zba­dał on kwe­stie oso­bi­ste, spo­łeczne i śro­do­wi­skowe mogące przy­czy­nić
się do stwo­rze­nia zrów­no­wa­żo­nego, współ­czu­ją­cego świata. W Połą­czeni.
Jak lepiej żyć w spo­łe­czeń­stwie glo­bal­nym Kar­mapa pro­po­nuje nam
zogni­sko­wane i cią­głe bada­nie samej współ­za­leż­no­ści. Celem jego
argu­men­ta­cji jest naświe­tle­nie jej etycz­nych i spo­łecz­nych impli­ka­cji
dla spo­łe­czeń­stwa w obec­nej epoce glo­ba­li­za­cji. Prag­ma­tyczne podej­ście
Kar­mapy sku­pia się na two­rze­niu pozy­tyw­nych zmian i uwy­pu­kla pod­sta­wowe
pyta­nia: Jakie warunki są potrzebne do szczę­ścia? Jak możemy je
stwo­rzyć, indy­wi­du­al­nie i zbio­rowo? Jakie warunki pro­wa­dzą do
cier­pie­nia? Jak możemy ich unik­nąć?


Kar­mapa jest gło­śnym kry­ty­kiem tych ludz­kich zacho­wań, które szko­dzą
ludziom, zwie­rzę­tom i śro­do­wi­sku na całym świe­cie. Jego stała kry­tyka
glo­bal­nej kul­tury kon­sump­cyj­nej sta­nowi prze­strogę przed podat­no­ścią na
mani­pu­la­cję, gdyż naszemu współ­cze­snemu życiu bra­kuje mądro­ści. Radzi
rów­nież, aby­śmy byli bar­dziej świa­do­mymi użyt­kow­ni­kami tech­niki,
ponie­waż zbyt czę­sto nasze inte­rak­cje online spra­wiają, że czu­jemy się
bar­dziej samotni niż kie­dy­kol­wiek. Jed­nak dostrzega on rów­nież jej
wielki poten­cjał jako spo­sobu komu­ni­ko­wa­nia się z innymi, który sam
czę­sto wyko­rzy­stuje poprzez trans­mi­sje inter­ne­towe swo­ich nauk. Wska­zuje
jed­nak rów­nież metody pozwa­la­jące unik­nąć powie­la­nia szko­dli­wych rela­cji
w sieci.


W książce Połą­czeni Kar­mapa jasno nakre­śla róż­nice pomię­dzy mode­lem
współ­za­leż­no­ści a domi­nu­ją­cym poglą­dem o oddziel­no­ści jed­no­stek,
spo­łecz­no­ści i rze­czy. Logiczny wnio­sek, że jeste­śmy ze sobą połą­czeni,
ozna­cza, że podział na „ja” i „inni” nie ist­nieje na pozio­mie
indy­wi­du­al­nym ani spo­łecz­nym. Ta fun­da­men­talna świa­do­mość ma
dale­ko­siężny wpływ na wszyst­kie nasze rela­cje – z innymi isto­tami,
rze­czami, pla­netą oraz naszymi wła­snymi wyobra­że­niami i doświad­cze­niami.
Może głę­boko prze­kształ­cić emo­cjo­nalny i spo­łeczny kra­jo­braz, w któ­rym
żyjemy, i cał­ko­wi­cie zmie­nić naszą orien­ta­cję w owym kra­jo­brazie. W tym
pro­ce­sie sta­jemy przed wyzwa­niem ponow­nego roz­wa­że­nia, kim jeste­śmy jako
jed­nostki i w jaki spo­sób anga­żu­jemy się w świat i jeste­śmy przez niego
kształ­to­wani. Naszym celem powinno być stwo­rze­nie nowych moż­li­wo­ści
współ­za­leż­nego życia z innymi i na ich rzecz.


To, jak powstała ta książka, jest rów­nież żywym przy­kła­dem
współ­za­leż­no­ści. Jej treść pocho­dzi z serii nauk, które Jego
Świą­to­bli­wość prze­ka­zał gru­pie stu­den­tów stu­diów licen­cjac­kich z Uni­wer­sy­tetu Sztuk Wyzwo­lo­nych w Redlands, w Kali­for­nii. Stu­denci
przy­byli do Dha­ram­sali w Indiach z pro­fe­sor Karen Der­ris na
trzy­ty­go­dniowe roz­mowy z Kar­mapą, facy­li­to­wane przez Czci­godną Damchö
Dianę Fin­ne­gan. Kar­mapa spo­ty­kał się ze stu­den­tami w swo­jej biblio­tece,
a sesje roz­po­częły się od przed­sta­wie­nia ich obaw i pytań, na które Jego
Świą­to­bli­wość odpo­wie­dział obszer­nymi reflek­sjami. Pod nad­zo­rem Kar­mapy
Damchö i Karen kolejno zre­da­go­wały te nauki, aż stały się one obecną
książką. Kar­mapa już po raz drugi przy­jął w swo­jej rezy­den­cji stu­den­tów
z Uni­wer­sy­tetu Redlands, a Połą­czeni to druga książka, którą
zaowo­co­wała ta wymiana.


To, że Jego Świą­to­bli­wość decy­duje się for­mu­ło­wać swoje myśli poprzez
wymianę poglą­dów z innymi oso­bami o odmien­nej kul­tu­rze, doświad­cze­niu
życio­wym czy odmien­nego wyzna­nia – zamiast spi­sy­wać myśli w pry­wat­no­ści
swego gabi­netu, jak robi to wielu auto­rów ksią­żek – poka­zuje jego
głę­bo­kie zaan­ga­żo­wa­nie w pro­cesy, które odzwier­cie­dlają nasze pod­sta­wowe
powią­za­nia. Poprzez ten pro­ces Kar­mapa poka­zuje, że jest nie­zwy­kle
wraż­li­wym myśli­cie­lem, nawet gdy jego odpo­wie­dzi czę­sto zmu­szają nas do
prze­my­śle­nia samych zało­żeń leżą­cych u pod­staw zada­wa­nych pytań.
Odno­sząc się do nich, Kar­mapa suge­ruje inny punkt widze­nia, two­rzy
prze­strzeń do reflek­sji nad wcze­śniej nie­zba­da­nymi zało­że­niami i w ten
spo­sób prze­for­mu­ło­wy­wuje pyta­nia.


Jako myśli­ciel Jego Świą­to­bli­wość jest zarówno wyma­ga­jący, jak i dyna­miczny, zdolny do utrzy­my­wa­nia wielu per­spek­tyw bez ocze­ki­wa­nia, że
part­ne­rzy w roz­mo­wie podejdą do tematu z jakim­kol­wiek skry­sta­li­zo­wa­nym
poglą­dem. Nawet gdy zachęca nas do spoj­rze­nia na wła­sne życie z nowej
per­spek­tywy, otwie­ra­ją­cej się dzięki jego naukom, wyka­zuje rów­nież stałą
chęć roz­wa­że­nia punk­tów widze­nia innych ludzi. Spo­sób zaan­ga­żo­wa­nia
Kar­mapy w nasze sprawy sta­nowi przy­kład tego, co opi­suje – pozwala innym
stać się czę­ścią wła­snego ja, jed­no­cze­śnie two­rząc warunki dla roz­woju
innych.


W 2013 roku, kiedy po raz pierw­szy wygło­szono nauki zawarte w tej
książce, Kar­mapa czę­sto roz­my­ślał nad aktu­al­nymi wyda­rze­niami – nad
zawa­le­niem się fabryki tek­sty­liów w Ban­gla­de­szu i zama­chem bom­bo­wym
pod­czas mara­tonu w Bosto­nie. Rosnąca liczba ata­ków ter­ro­ry­stycz­nych i nie­ustan­nie trudna sytu­acja uchodź­ców na całym świe­cie sta­no­wiły kolejne
świa­dec­two, że nasza reak­cja na wza­jemne powią­za­nia może przy­czy­nić się
albo do wiel­kiego cier­pie­nia, albo do wiel­kiego roz­woju. Gdy ta książka
zna­la­zła się na ostat­nim eta­pie przy­go­to­wa­nia do druku, miesz­kańcy wielu
kra­jów sta­nęli przed wybo­rem mię­dzy współ­za­leż­no­ścią a zry­wa­niem mostów
i wyco­fy­wa­niem się za mury. Kiedy wresz­cie trafi do rąk czy­tel­nika, z pew­no­ścią pojawi się wiele innych przy­kła­dów wska­zu­ją­cych na to, że
żyjemy w takim momen­cie histo­rii, w któ­rym doko­nuje się wyboru mię­dzy
roz­bież­nymi mode­lami rela­cji, przy czym nie­któ­rzy ludzie czują się
zain­spi­ro­wani moż­li­wo­ściami, jakie ofe­ruje współ­za­leż­ność, a inni są
obo­jętni na zwią­zane z nią zmiany w zacho­wa­niu i stylu życia.


Jak czy­tel­nik sam się prze­kona, Kar­mapa czę­sto nie tylko oma­wia bie­żące
wyda­rze­nia, ale także dzieli się wła­snymi doświad­cze­niami i wra­że­niami.
W isto­cie czer­pie z wła­snego życia, aby dostar­czać empi­rycz­nego
mate­riału do reflek­sji nad współ­za­leż­no­ścią jako czę­ścią naszego żywego,
bez­po­śred­niego doświad­cze­nia. W kon­se­kwen­cji kształ­tuje spo­sób, w jaki
czy­tel­nicy mogą zgłę­biać idee, które przed­sta­wia, i zachęca do reflek­sji
nad naszymi wła­snymi prze­ży­ciami.


Cho­ciaż Kar­mapa czę­sto korzy­sta z doświad­cze­nia jako źró­dła wie­dzy, nie
poprze­staje jedy­nie na roz­wa­ża­niach teo­re­tycz­nych. Teo­rie są tutaj
przed­sta­wione i kształ­to­wane jako część dyna­micz­nego pro­cesu za cel
mają­cego zna­le­zie­nie takiego spo­sobu widze­nia, który jest naj­bar­dziej
owocny w roz­wi­ja­niu świa­do­mo­ści emo­cjo­nal­nej i sku­tecz­nego dzia­ła­nia.
Gdy Jego Świą­to­bli­wość zachęca nas do zmiany optyki, ofe­ruje okre­ślony
model do czy­ta­nia swo­jej książki. Jeste­śmy zachę­cani do przy­ję­cia
róż­nych per­spek­tyw w bada­niu naszych wła­snych doświad­czeń i odno­sze­nia
się do ota­cza­ją­cego nas świata. Kar­mapa opi­suje i jed­no­cze­śnie poka­zuje
nam, że oso­bi­sty roz­wój jest pro­ce­sem, w który anga­żu­jemy się,
wypró­bo­wu­jąc różne opcje. W rezul­ta­cie jego książka pod­suwa czy­tel­ni­kom
moż­li­wość kon­fron­ta­cji wła­snych doświad­czeń i kon­tek­stów z zary­so­waną
przez niego wizją i roz­po­czę­cia dia­logu z pre­zen­to­wa­nymi przez niego
reflek­sjami.


Inte­rak­cje ze stu­den­tami w Dharm­sali w 2013 roku od początku miały
słu­żyć powsta­niu książki, dla­tego obec­ność czy­tel­nika była z góry
zało­żona. Roz­mowy miały na celu zaini­cjo­wa­nie dłuż­szego dia­logu, w któ­rym czy­tel­nicy tej książki będą aktyw­nymi uczest­ni­kami poprzez
kwe­stio­no­wa­nie zało­żeń, bada­nie doświad­czeń i namysł nad spo­so­bami bycia
i zacho­wa­nia.


Kar­mapa jest zain­te­re­so­wany przede wszyst­kim wpro­wa­dza­niem pozy­tyw­nych
zbio­ro­wych zmian na świe­cie. Zdaje sobie sprawę, że wymaga to wspól­nego
dzia­ła­nia. Opty­mi­stycz­nie patrzy na pod­sta­wową ludzką zdol­ność do
czy­nie­nia dobra i moż­li­wo­ści, które otwie­rają się, gdy zaczy­namy
akcep­to­wać nasze wza­jemne powią­za­nia. Jed­no­cze­śnie reali­stycz­nie oce­nia
nie­ko­rzystne warunki, które sta­no­wią prze­szkodę do osią­gnię­cia celu,
oraz ogrom pracy do wyko­na­nia, zanim w pełni odpo­wiemy na potrzeby
świata woła­ją­cego o spra­wie­dli­wość spo­łeczną i śro­do­wi­skową. Bio­rąc pod
uwagę wyzwa­nia, jakie mamy przed sobą, i ich wagę, ist­nieje ogromna
potrzeba upu­blicz­nia­nia gło­sów takich jak opi­nie Kar­mapy, które mogą
wspie­rać nas w roz­wi­ja­niu wewnętrz­nej mocy i odwagi do dzia­ła­nia.


Przed­sta­wia­jąc wła­sne reflek­sje jako poten­cjalny czyn­nik takiej
prze­miany, Kar­mapa zachęca nas, aby­śmy dołą­czyli do tego otwar­tego i wciąż trwa­ją­cego pro­cesu doko­ny­wa­nia pozy­tyw­nych prze­obra­żeń w obrę­bie
naszego glo­bal­nego spo­łe­czeń­stwa. Ta książka jest nie­jako otwar­tym
zapro­sze­niem do pod­ję­cia takiego kroku.
  
Dostrzegając połączenie
  
Roz­dział 1


Nasz współzależny świat


Świat w XXI wieku jest mniej­szy niż daw­niej. Człon­ko­wie roz­pro­szo­nych
spo­łecz­no­ści są w bliż­szym kon­tak­cie ze sobą niż kie­dy­kol­wiek wcze­śniej
i – co rów­nie ważne – wszy­scy jeste­śmy bar­dziej świa­domi tej bli­sko­ści.
W epoce infor­ma­cji zarówno eks­perci, jak i zwy­kli obser­wa­to­rzy
dostrze­gają wiele sytu­acji, w któ­rych dzia­ła­nia podej­mo­wane w jed­nym
zakątku świata skut­kują daleko idą­cymi kon­se­kwen­cjami dla całej pla­nety.
Wzra­sta świa­do­mość, że żyjemy w świe­cie, w któ­rym zarówno my wszy­scy,
jak i cała ota­cza­jąca i utrzy­mu­jąca nas przy życiu przy­roda jeste­śmy ze
sobą powią­zani w wyjąt­kowo głę­boki i rady­kalny spo­sób.


To wza­jemne połą­cze­nie od dawna okre­ślane było w bud­dy­zmie jak
„współ­za­leż­ność”. Ter­min ten obec­nie sta­nowi ele­ment dys­ku­sji daleko
wykra­cza­ją­cych poza kon­tekst bud­dyj­ski. Spe­cja­li­ści z róż­nych dzie­dzin
coraz czę­ściej uznają współ­za­leż­ność za ważny kon­tekst, który wyja­śnia
to, co obser­wują. Naukowcy zaj­mu­jący się śro­do­wi­skiem natu­ral­nym
dostrze­gają jego zna­cze­nie w zro­zu­mie­niu eko­sys­te­mów, eko­no­mi­ści sto­sują
go w han­dlu mię­dzy­na­ro­do­wym, a teo­re­tycy spo­łeczni wyko­rzy­stują do
zobra­zo­wa­nia sys­te­mów, które pod­trzy­mują nie­rów­no­ści rasowe czy płciowe,
aby wymie­nić tylko nie­które.


Współ­za­leż­ność może być sto­so­wana do wyja­śnie­nia całej gamy sys­te­mów,
zaczy­na­jąc od rela­cji pomię­dzy zja­wi­skami natu­ral­nymi, a koń­cząc na
rela­cjach pomię­dzy gru­pami ludzi czy naro­dami – innymi słowy:
ota­cza­ją­cego nas świata. Ja jed­nak wie­rzę, że zro­zu­mie­nie naszych
głę­bo­kich powią­zań może przy­nieść dużo wię­cej. Współ­za­leż­ność nie jest
tylko jakąś teo­rią czy inte­re­su­jącą filo­zo­fią. Codzien­nie wywiera wpływ
na nasze życie. Poprzez pogłę­bie­nie świa­do­mo­ści wza­jem­nego połą­cze­nia
możemy stwo­rzyć dużo bar­dziej har­mo­nijne i zdrowe spo­łe­czeń­stwo, a zara­zem pro­wa­dzić bar­dziej satys­fak­cjo­nu­jące życie. Aby tak się stało, w naszych ana­li­zach nie możemy poprze­stać tylko na pozio­mie
współ­za­leż­no­ści świata fizycz­nego. Ludz­kie serce i umysł – to, co
nazy­wamy świa­tem wewnętrz­nym – sta­no­wią inte­gralną część tej sieci
współ­za­leż­no­ści.


Każdy z nas jest zło­żoną kon­ste­la­cją spo­strze­żeń, idei, uczuć i inten­cji, które wza­jem­nie na sie­bie wpły­wają. Nasz wewnętrzny świat
wcho­dzi w inte­rak­cję z warun­kami zewnętrz­nymi, by kształ­to­wać świat
zewnętrzny. Reagu­jemy na zewnętrzne oko­licz­no­ści, ale także je two­rzymy.
Innymi słowy, nasze wewnętrzne światy oraz świat zewnętrzny są ze sobą
bli­sko powią­zane, a to wza­jemne powią­za­nie jest rów­nież czę­ścią
współ­za­leż­no­ści. Dostrze­że­nie peł­nego zakresu tej współ­za­leż­no­ści
dopro­wa­dzi do fun­da­men­tal­nego prze­my­śle­nia, co ozna­cza bycie jed­nostką
ludzką i jaki jest nasz udział w kre­owa­niu świata.


Świat wewnętrzny zatem odgrywa klu­czową rolę w kon­tek­ście doko­ny­wa­nia
praw­dzi­wej zmiany w świe­cie, który jest naszym wspól­nym domem. Ani
spra­wie­dli­wość spo­łeczna, ani ta zwią­zana ze śro­do­wi­skiem natu­ral­nym nie
będą moż­liwe bez wpro­wa­dze­nia istot­nych zmian w naszych posta­wach i inten­cjo­nal­nych zacho­wa­niach, które się z nich biorą. Prze­obra­że­nie
naszego spo­łecz­nego i mate­rial­nego świata musi zacząć się od nas samych.


To inte­lek­tu­alne roze­zna­nie, które zdo­by­wamy na temat współ­za­leż­no­ści,
jest waż­nym pierw­szym kro­kiem. Następny – klu­czowy – krok to
uświa­do­mie­nie sobie współ­za­leż­no­ści na pozio­mie emo­cjo­nal­nym. Powin­ni­śmy
czuć głę­bo­kie powią­za­nie, a nie tylko o nim wie­dzieć. Mamy w sobie
sze­reg cech i wła­ści­wo­ści, które mogą pomóc nam pod­trzy­mać takie
emo­cjo­nalne zaan­ga­żo­wa­nie. Posze­rza­jąc rozu­mie­nie współ­za­leż­no­ści o świat wewnętrzny, będziemy mogli tę zdol­ność lepiej w sobie roz­wi­nąć.


Kiedy tak się sta­nie, ta zako­rze­niona w emo­cjach świa­do­mość, którą
zdo­by­li­śmy, głę­boko odmieni naszą więź z innymi i bycie w świe­cie.
Zaczniemy dzia­łać w spo­sób, który auten­tycz­nie odzwier­cie­dli naszą
współ­za­leż­ność. Gdy zro­zu­mie­nie współ­za­leż­no­ści prze­nie­sie się z głowy
do serca i prze­jawi w dzia­ła­niach, nasze życie sta­nie się w pełni
efek­tywne i pełne tre­ści.


Dlaczego (i w jaki sposób) współzależność ma znaczenie?


Wza­jemne powią­za­nia są istotne we wszyst­kich rela­cjach, ale także w każ­dym aspek­cie życia. Współ­za­leż­ność jest okre­śloną siłą w świe­cie. Ma
dla nas wiel­kie zna­cze­nie. Dzięki niej możemy reago­wać na warunki
zewnętrzne i dosto­so­wy­wać się do nich. Dzięki niej możemy się zmie­niać.
Możemy osią­gać cele poprzez kształ­to­wa­nie warun­ków nie­zbęd­nych do ich
osią­gnię­cia. Gdy­by­śmy nie byli współ­za­leżni, nie byli­by­śmy w sta­nie tego
zro­bić. Zro­zu­mie­nie, jak te fun­da­men­talne zasady rzą­dzą naszym życiem,
pozwala na świa­dome kie­ro­wa­nie naszym losem i zmie­nia­nie ota­cza­ją­cego
nas świata.


Współ­za­leż­ność ozna­cza głę­bo­kie połą­cze­nie, ale także wyja­śnia, dla­czego
i w jaki spo­sób do niego docho­dzi. Możemy zacząć od obser­wa­cji, że
wszystko w życiu wyda­rza się na sku­tek zbiegu róż­nych przy­czyn i warun­ków. Współ­za­leż­ność odsła­nia głę­bo­kie impli­ka­cje tego pro­stego
faktu. Poka­zuje, że wszystko, co ist­nieje, ma zdol­ność wpły­wa­nia na
pozo­stałe zja­wi­ska i w rezul­ta­cie samo pod­lega ich wpły­wom, sta­no­wiąc
część głę­bo­kiej i zło­żo­nej sieci związ­ków przy­czynowo-skut­ko­wych. Jako
ele­ment tej sieci my sami jeste­śmy tym, co wywiera wpływ na innych.
Ozna­cza to, że gdy sami się zmie­niamy, zmie­niają się też inni.


Możemy dostrzec, że nie tylko świat mate­rialny jest głę­boko wza­jem­nie
powią­zany, lecz także sys­temy spo­łeczne są przed­mio­tem tej
współ­za­leż­no­ści. Tak samo nasze życie emo­cjo­nalne, a także cała reszta
świata mate­rial­nego i niemate­rial­nego. Kiedy zaczniemy się temu
przy­glą­dać, znaj­dziemy współ­za­leż­ność wszę­dzie, gdzie tylko skie­ru­jemy
wzrok: od naj­więk­szych sys­te­mów astro­no­micz­nych po sub­telne zmiany w naszym ciele. Współ­za­leż­ność ma prak­tyczne kon­se­kwen­cje dla pra­wie
każ­dej sfery życia na tej pla­ne­cie. Tak naprawdę ma ona śro­do­wi­skowe,
eko­no­miczne, spo­łeczne, psy­cho­lo­giczne i etyczne impli­ka­cje, które my –
jako glo­balne spo­łe­czeń­stwo – dopiero zaczy­namy pozna­wać.


W szer­szym uję­ciu dobro­stan naszej pla­nety zależy od dostrze­że­nia, w jaki spo­sób współ­za­leż­ność działa w świe­cie przy­rody, a szcze­gól­nie jak
dzia­łal­ność czło­wieka – wzmoc­niona wie­loma tech­nicz­nymi osią­gnię­ciami –
wcho­dzi w inte­rak­cję z tymi siłami. Na pozio­mie jed­nostki nasza zdol­ność
do znaj­do­wa­nia trwa­łego szczę­ścia także zależy od zro­zu­mie­nia, jak
działa współ­za­leż­ność w obrę­bie życia oso­bi­stego i rela­cji z innymi
ludźmi. W skró­cie rzecz ujmu­jąc, zarówno dobro­stan spo­łe­czeń­stwa, jak i nasze wła­sne szczę­ście zależą od tego, czy nauczymy się żyć w peł­nym
dostro­je­niu do współ­za­leż­no­ści.


Aby dostrzec współ­za­leż­ność w naszym wewnętrz­nym i zewnętrz­nym świe­cie,
musimy zadać sobie kilka pod­sta­wo­wych pytań. W jaki spo­sób zmie­ni­łoby
się nasze podej­ście do innych, gdy­by­śmy zaczęli czuć nasze wza­jemne
powią­za­nia? Jakie ludz­kie war­to­ści wysu­nę­łyby się na pierw­szy plan,
gdy­by­śmy zaak­cep­to­wali współ­za­leż­ność zarówno na płasz­czyź­nie
emo­cjo­nal­nej, jak i inte­lek­tu­al­nej? Jak wyglą­da­łoby glo­balne
spo­łe­czeń­stwo, gdyby w pełni przy­swo­iło ideę współ­za­leż­no­ści? Co my ze
swo­jej strony możemy zro­bić, aby pomóc w stwo­rze­niu takiego
spo­łe­czeń­stwa?


Co jest naprawdę „Twoje”?


W bud­dy­zmie pogląd o współ­za­leż­no­ści pro­wa­dzi do bada­nia natury jaźni, a także pod­waża spo­sób, w jaki postrze­gamy sie­bie w rela­cjach. Taka
ana­liza zmie­nia nasze inte­rak­cje z innymi, zarówno na pozio­mie emo­cji,
jak i dzia­łań.


Możemy zacząć od obser­wa­cji wła­snych doświad­czeń. Patrząc z poziomu
współ­za­leż­no­ści, spró­bujmy dostrzec, że nasze rela­cje z innymi nie mogą
zostać odcięte. Nasze szczę­ście i cier­pie­nie oka­zują się tak bli­sko
powią­zane ze szczę­ściem i cier­pie­niem innych, że są jakby nie­roz­dzielne.
To ozna­cza, że żadna jed­nostka nie jest w pełni nie­za­leżna i odizo­lo­wana
od innych.


Aby spraw­dzić, czy tak jest naprawdę, warto roz­wa­żyć, co mamy na myśli,
mówiąc „ja” lub „moje”. Praw­do­po­dob­nie odkry­jemy, że myślimy o sobie
jako o czymś trwa­łym i oddziel­nym, jako o praw­dzi­wie nie­za­leż­nym bycie.
Ale czy jest coś takiego? Gdy­by­śmy zostali zapy­tani, co kon­kret­nie mamy
na myśli, kiedy mówimy „ja”, bez wąt­pie­nia wska­za­li­by­śmy na swoje ciało.
Bo na cóż mie­li­by­śmy wska­zać? Ale to ciało pocho­dzi od innych. Ciało
powstało z mate­riału komór­ko­wego pozy­ska­nego od bio­lo­gicz­nych rodzi­ców.
To dzięki nim powstało.


Kiedy te komórki zaczęły się dzie­lić, nasze ciało się ufor­mo­wało i rosło
za sprawą wszyst­kich skład­ni­ków odżyw­czych, które otrzy­my­wa­li­śmy.
Fizyczna forma, jaką mamy w tym momen­cie, jest efek­tem tego, co
otrzy­ma­li­śmy w łonie matki, oraz posił­ków, które spo­ży­wa­li­śmy przez całe
swoje życie. Te posiłki w więk­szo­ści zostały przy­go­to­wane przez innych
na bazie skład­ni­ków, które pocho­dzą z zewnątrz, takich jak rośliny czy
zwie­rzęta. Jako że nie ist­nieje żaden żywy orga­nizm, który mógłby się
roz­wi­jać bez udziału czyn­ni­ków zewnętrz­nych, ani także żadna ludzka
istota nie powsta­łaby bez swo­ich rodzi­ców, Twoje ciało nie jest tak
naprawdę osob­nym „Tobą”. Pocho­dzi od innych. Ciało zawdzię­cza swoje
ist­nie­nie wielu czyn­ni­kom, które uwa­żamy za różne od nas samych. Zatem
to nie do końca trafne, gdy nazy­wamy je „naszym” cia­łem. Ale zara­zem nie
jest ono wła­sno­ścią nikogo innego.


Mój ojciec nosi imię Karma Don­drup, a matka to Lolaga. Z wyglądu nieco
ich przy­po­mi­nam, gdyż moje ciało pocho­dzi z połą­cze­nia ich DNA. Tak
naprawdę zosta­łem przez nich stwo­rzony jak wyrób wypro­du­ko­wany w fabryce. Można nawet powie­dzieć, że noszę ich znak fir­mowy. W odróż­nie­niu od pro­duktu fir­mo­wego nasi rodzice nie ozna­czyli nas żadną
ety­kietą ani metką, nawet jeśli cza­sami zacho­wują się tak, jakby
posia­dali wyłączne prawa do nas!


Jeśli nie możemy wska­zać na swoje ciało jako na „moje”, to co z innymi
rze­czami, o któ­rych myślimy jak o „swo­jej” wła­sno­ści? Na przy­kład
ubra­nie, które nosimy. Zostało wyko­nane przez innych. Zanim było
„nasze”, musie­li­śmy albo je kupić od kogoś, albo ktoś musiał nam je
poda­ro­wać. Nikt z nas nie uro­dził się już ubrany. Bawełna jest surow­cem
roślin­nym, wełna pocho­dzi od owcy, od któ­rej musiała być pozy­skana przy
uży­ciu siły, a syn­te­tyczne tka­niny są pro­du­ko­wane w fabry­kach. Wiele
innych istot ludz­kich i zwie­rząt przy­czy­niło się do powsta­nia ubrań, o któ­rych myślimy jak o „swo­ich”. Za każ­dym razem, kiedy wkła­damy ubra­nie
lub cie­szymy się fili­żanką her­baty czy tale­rzem jedze­nia, jeste­śmy
świad­kami tej gry współ­za­leż­no­ści, ponie­waż wszystko zostało
przy­go­to­wane i dostar­czone nam przez innych, czy to bez­po­śred­nio, czy
pośred­nio.


Wszystko to, co uwa­żamy za „ja” lub „moje” – nasze ciało, ubra­nia,
jedze­nie i wszyst­kie dobra mate­rialne – pocho­dzi od innych. Gdzie zatem
jest to „ja”, które jest wyłącz­nie mną? Wydaje się, że nie mamy nic, co
mogłoby być tylko nasze. Jed­nak wciąż mówimy „ja”, kiedy powinno być
jasne, że 99 pro­cent tego, co nazy­wamy „mną”, w rze­czy­wi­sto­ści tym nie
jest. Jest tym, co zwy­kle nazy­wamy „innym”.


Ten 1 pro­cent, co do któ­rego się spie­ramy, to nasza świa­do­mość. Trudno
byłoby pole­mi­zo­wać z tezą, że nasze myśli są cał­ko­wi­cie nie­za­leżne od
innych, chyba że wszyst­kie byłyby cał­ko­wi­cie ory­gi­nalne i myśle­li­by­śmy w języku, który sta­no­wiłby wyłącz­nie naszą mowę. Nie tylko idee, ale też
spora część naszego życia emo­cjo­nal­nego i por­tretu psy­cho­lo­gicz­nego jest
bar­dzo sil­nie zde­ter­mi­no­wana przez innych i przez ota­cza­jący nas świat.


Nawet gdyby nasza pod­sta­wowa świa­do­mość była rze­czy­wi­ście wyłącz­nie
nasza, a pozo­stałe 99 pro­cent nie, to i tak myśląc o „ja”, nie mamy na
myśli tego 1 pro­centa. Kiedy mówimy „ja”, myślimy o całym zło­żo­nym
zbio­rze ciała i umy­słu. Odno­simy się wtedy do całego pakietu, z któ­rego
99 pro­cent jest tym, co nor­mal­nie nazy­wamy „innym” – pocho­dzą­cym od
roślin i zwie­rząt oraz głę­boko powią­za­nym z innymi ludźmi. Pomyślmy o tym w ten spo­sób – z punktu widze­nia współ­za­leż­no­ści – i spy­tajmy
sie­bie, czy jest coś takiego jak cał­ko­wi­cie nie­za­leżne „ja”.


To, co nazy­wamy i do czego lgniemy jako do „ja”, jest tak naprawdę
wytwo­rem innych: wiele przy­czyn i warun­ków zło­żyło się na jego
powsta­nie. Ale samo dostrze­ga­nie tej zależ­no­ści to za mało. Zro­zu­mie­nie
współzależ­no­ści na pozio­mie inte­lek­tu­al­nym nie dopro­wa­dzi do prze­miany
naszego doświad­cze­nia. Jed­nak głę­bo­kie prze­my­śle­nia na ten temat mogą
być punk­tem wyj­ścia dla pogłę­bia­nia naszego poczu­cia łącz­no­ści z innymi.


Cho­dzi o to, aby­śmy naprawdę poczuli, do jakiego stop­nia inni ludzie są
ważni i inte­gral­nie z nami powią­zani, a także roz­wi­nęli emo­cjo­nalną
świa­do­mość tego, że w grun­cie rze­czy ni­gdy nie jeste­śmy od nich
oddzie­leni. Inne istoty są czę­ścią nas, tak samo jak my jeste­śmy czę­ścią
nich. Ist­nie­jemy w powią­zaniu z innymi. Kiedy to zoba­czymy, zro­zu­miemy
także, że nasze szczę­ście i nieszczę­ście zależą też od nich. Myśle­nie
tylko o sobie i wła­snym szczę­ściu po pro­stu nie skut­kuje i niczego nam
nie daje. Nie ma szczę­ścia bez udziału innych.


Kiedy głę­boko poczu­jemy, że „ja” i „inni” to nie są dwie roz­dzielne
sfery – że nie jeste­śmy tak naprawdę oddzie­leni – może to przy­nieść dużą
zmianę. Odkry­jemy głę­boką więź z innymi, a także – pełni wdzięcz­no­ści i dobrej woli – zoba­czymy, jak wiele wno­szą w to, kim jeste­śmy. Zoba­czymy
i poczu­jemy, że po pro­stu musimy brać pod uwagę ich dobro.


Cud oddechu


To poczu­cie intym­nego powią­za­nia możemy roz­sze­rzyć na nasze śro­do­wi­sko
natu­ralne. Zwróćmy uwagę na naj­bar­dziej pod­sta­wowy waru­nek naszego życia
na Ziemi – powie­trze, któ­rym oddy­chamy. To oczy­wi­ste, że nie możemy
zostać oddzie­leni od naszego fizycz­nego śro­do­wi­ska. Nawet jeśli
mogli­by­śmy prze­żyć przez jakiś czas bez jedze­nia i ubra­nia, bez
powie­trza nie prze­trwamy dłu­żej niż kilka minut. Ist­nieje wiele
czyn­ni­ków, które muszą zaist­nieć jed­no­cze­śnie, aby zapew­nić cią­głą podaż
tlenu nie­zbędną dla naszego prze­ży­cia, jed­nak my sami nie wyko­nu­jemy
żad­nych świa­do­mych wysił­ków, aby ten pro­ces pod­trzy­mać.


Co wię­cej, sami sta­no­wimy część tego obszer­nego sys­temu sym­bio­tycz­nej
wymiany. Tak jak drzewa i rośliny wchła­niają pro­mie­nie sło­neczne i dwu­tle­nek węgla, aby wypro­du­ko­wać tlen, któ­rego tak despe­racko
potrze­bu­jemy, my sami wytwa­rzamy dwu­tle­nek węgla, który następ­nie jest
wyko­rzy­sty­wany przez rośliny do pro­duk­cji tlenu. Kiedy bie­rzemy wdech,
tlen jest nie­siony przez krew do komó­rek całego ciała. Możemy zatem
powie­dzieć, że drzewa i rośliny, a także słońce są obecne w każ­dej
komórce naszego ciała. I podob­nie nasz oddech jest obecny w komórce
jakiejś rośliny.


Patrząc w ten spo­sób na nasze miej­sce w świe­cie, możemy peł­niej
zro­zu­mieć, że wszystko, dzięki czemu powsta­li­śmy, a także wszystko, co
wyko­rzy­stu­jemy do zde­fi­nio­wa­nia, kim jeste­śmy, oraz wszystko nie­zbędne
do prze­ży­cia zależy od innych i od czyn­ni­ków, które znaj­dują się na
zewnątrz nas. Na tej samej zasa­dzie my sami także jeste­śmy zaso­bami,
któ­rych inni potrze­bują, aby prze­trwać. To – kim i czym jeste­śmy – jest
nie­ro­ze­rwal­nie i wza­jem­nie powią­zane z innymi.


Utrzy­my­wa­nie tej świa­do­mo­ści może nam pomóc w wykro­cze­niu poza wyłącz­nie
inte­lek­tu­alne rozu­mie­nie współ­za­leż­no­ści. Kiedy ten spo­sób patrze­nia na
świat obej­mie więk­szą część naszego doświad­cze­nia, świa­do­mość prze­nie­sie
się z głowy do naszego serca i wtedy zaczniemy doświad­czać sie­bie samych
jako współ­za­leż­nie powią­za­nych. Nasze obser­wa­cje staną się pod­stawą
nowego zro­zu­mie­nia i nowych odczuć. To z kolei może zaini­cjo­wać
fun­da­men­talną reorien­ta­cję naszego sto­sunku do innych oraz naszego
miej­sca we współ­za­leż­nym świe­cie.


Dbając o świat


Aby opi­sać rela­cje pomię­dzy nami a innymi isto­tami i śro­do­wi­skiem
natu­ral­nym, w bud­dyj­skich tek­stach wyko­rzy­stuje się pewną ana­lo­gię.
Pomaga ona dostrzec głęb­sze następ­stwa współ­za­leż­no­ści. Świat przy­rody
jest opi­sy­wany jako naczy­nie, a wszyst­kie istoty jako jego zawar­tość. Ta
ana­lo­gia pod­kre­śla nie­roz­łączną więź łączącą ludzi, zwie­rzęta i śro­do­wi­sko natu­ralne. Nasza pla­neta nas pod­trzy­muje i karmi. Bez niej
dosłow­nie wszystko by się roz­pa­dło.


Kiedy myślimy o jakimś pojem­niku lub naczy­niu, czę­sto umyka nam fakt, że
jego zawar­tość w roz­ma­ity spo­sób może na niego wpły­nąć – np. ogrze­wa­jąc
go lub chło­dząc, pla­miąc lub odpla­mia­jąc, roz­cią­ga­jąc czy wzmac­nia­jąc, a nawet osta­tecz­nie nisz­cząc. Tybe­tań­skie słowo „zawar­tość” w tej ana­lo­gii
dosłow­nie zna­czy „skład­niki odżyw­cze”, więc to tak, jak­by­śmy sami
nie­jako byli takimi skład­ni­kami odżyw­czymi dla zamiesz­ki­wa­nego przez nas
świata. I fak­tycz­nie, tak jak wspo­mnia­łem, dwu­tle­nek węgla, który
wydy­chamy, odży­wia rośliny i drzewa, a nasze ciała po śmierci tra­fiają
do ziemi i ją użyź­niają. Śro­do­wi­sko natu­ralne, dla odmiany, odży­wia nas
i zapew­nia nam warunki do życia. Świad­czy to o tym, że więzy naszej
współ­za­leż­no­ści ze świa­tem są głęb­sze i w więk­szym stop­niu oparte na
wza­jem­no­ści, niż zwy­kle nam się wydaje.


Dzięki tej ana­lo­gii nie­zbity fakt współ­za­leż­no­ści może stać się dla nas
bar­dziej żywy – i pomóc nam prze­kro­czyć wyłącz­nie kon­cep­cyjne jej
poj­mo­wa­nie i uczy­nić z niej coś, co możemy poczuć i czym możemy żyć i oddy­chać. To ważne, gdyż współ­za­leż­ność nie jest tylko teo­re­tyczną
moż­li­wo­ścią – jest naszą rze­czy­wi­sto­ścią.


Wszystkie relacje są obustronne


Rela­cja zależ­no­ści ludzi od pla­nety nie jest wyłącz­nie jed­no­stronna,
choć przez wiele stu­leci zda­wa­li­śmy się ten fakt prze­oczać. Kiedy
myślimy o trzę­sie­niach ziemi, śnie­ży­cach czy powo­dziach, łatwo
dostrze­gamy, że te natu­ralne zja­wi­ska wywie­rają na nas silny wpływ.
Mniej oczy­wi­ste jest jed­nak to, że my także wywie­ramy wpływ na naszą
pla­netę i że nasze dzia­ła­nia mogą jej albo zaszko­dzić, albo przy­nieść
poży­tek.


Nie tylko wpły­wamy na cały świat, ale też naj­wy­raź­niej spra­wiamy, że
będzie on nie­długo nie­zdatny do zamiesz­ka­nia. Być może nie­któ­rzy z nas
nie dostrze­gają, że możemy dbać o naszą pla­netę, jed­nak coraz trud­niej
zaprze­czyć, że bar­dzo jej szko­dzimy. Kiedy zawar­tość pojem­nika koro­duje,
pojem­nik ulega znisz­cze­niu. Utrzy­mu­jąc w pamięci ana­lo­gię pojem­nika i jego zawar­to­ści, być może łatwiej przy­znamy, że współ­za­leż­ność zawsze
działa w obie strony. Cho­ciaż wiele osób obec­nie zdaje sobie z tego
sprawę, ta reflek­sja nie dopro­wa­dziła nas jesz­cze do następ­nego
zasad­ni­czego kroku – do takich zmian w naszym zacho­wa­niu, dzięki któ­rym
prze­sta­niemy szko­dzić i zaczniemy two­rzyć warunki pro­wa­dzące do
uzdra­wia­nia Ziemi.


Oczy­wi­ście nie jeste­śmy tak zupeł­nie ślepi wobec faktu pod­sta­wo­wego
powią­za­nia z naszą pla­netą. To bar­dziej kwe­stia ogra­ni­czo­nej
per­spek­tywy. Zie­mia jest tak ogromna, że trudno nam dostrzec skutki
naszych dzia­łań. Ale jed­nost­kowe uczynki nie­ustan­nie skła­dają się na
daleko idące pro­cesy przy­czy­nowe. Po pro­stu powin­ni­śmy roz­wi­jać odmienny
spo­sób widze­nia, pogłę­bia­jący świa­do­mość naszej współ­za­leż­no­ści zarówno
na mniej­szą, jak i więk­szą skalę.


Rela­cja wpływa na wszyst­kie zaan­ga­żo­wane strony. Samo bycie w związku z kimś lub czymś spra­wia, że zaczy­namy sta­no­wić część tego cze­goś. Ta
prawda doty­czy wszyst­kich rodza­jów współ­za­leż­no­ści, poczy­na­jąc od
sys­te­mów pla­ne­tar­nych, a koń­cząc na naszych naj­bar­dziej intym­nych i oso­bi­stych rela­cjach. Weźmy za przy­kład rela­cję dzieci i rodzi­ców.
Oczy­wi­ście, rodzice przede wszyst­kim pło­dzą dzieci, ale to wła­śnie
posia­da­nie dzieci czyni ich rodzi­cami. Możemy nawet stwier­dzić, że
sta­jemy się rodzi­cami, kiedy na świat przy­cho­dzi nasze pierw­sze dziecko.
Zanim na świat przy­szło ich pierw­sze dziecko, kobieta i męż­czy­zna nie
byli jesz­cze matką i ojcem. W tym sen­sie dzieci spra­wiają, że ich
rodzice stają się „rodzi­cami”. Współ­za­leż­ność łączy nas na wielu
pozio­mach i zawsze działa w obie strony.


Przyroda to nie sceneria


Dostrze­że­nie naszej głę­bo­kiej zależ­no­ści od śro­do­wi­ska natu­ral­nego
pozwala uznać jego praw­dziwą war­tość i je doce­nić. Miesz­kańcy miast
powinni cią­gle sły­szeć o wadze dba­nia o pla­netę mię­dzy innymi dla­tego,
że nie wyro­śli w poczu­ciu bez­po­śred­nich z nią związ­ków. Dla nich
przy­roda jest czymś, co podzi­wiają, idąc do parku lub wyjeż­dża­jąc na
wieś. Jeżeli wycho­wa­li­śmy się w mie­ście, nasze poczu­cie związku ze
śro­do­wi­skiem natu­ral­nym jest nikłe, ponie­waż rzadko doświad­cza­li­śmy
fun­da­men­tal­nej zależ­no­ści od niego. Przy­roda wydaje się pięk­nym tłem
naszego życia, czymś co upięk­sza sce­ne­rię, ale w grun­cie rze­czy
mogli­by­śmy się bez niej obejść. Trudno nam zoba­czyć, że śro­do­wi­sko
natu­ralne jest niczym scena, na któ­rej roz­grywa się nasze życie. Bez
tego, co ofe­ruje nam nasze zewnętrzne oto­cze­nie, zupeł­nie nic nie
mogłoby się wyda­rzyć.


Uro­dzi­łem się i spę­dzi­łem więk­szą część dzie­ciń­stwa w odlud­nym zakątku
Wyżyny Tybe­tań­skiej. Byli­śmy rodziną noma­dów i dosto­so­wy­wa­li­śmy nasze
życie do rytmu pór roku. Miesz­ka­li­śmy w namio­tach w cią­głym kon­tak­cie z zie­mią. Kiedy po raz pierw­szy opu­ści­łem rodzinne strony, pamię­tam, że
przez długi czas doświad­cza­łem fizycz­nej tęsk­noty, aby powró­cić i na
nowo nawią­zać z nią kon­takt, ponow­nie poczuć zie­mię pod sto­pami i ode­tchnąć świe­żym gór­skim powie­trzem. Co wię­cej, niebo we wschod­nim
Tybe­cie jest bez­kre­sne, a wszę­dzie wokół widać prze­strzeń. Obec­nie,
kiedy prze­by­wam w śro­do­wi­sku miej­skim, gdzie ulice przy­po­mi­nają wąskie
kaniony, czuję się odro­binę tak, jakby budynki wokół napie­rały. Na
doda­tek doświad­cze­nie spa­ce­ro­wa­nia po wybru­ko­wa­nych chod­ni­kach jest
cał­ko­wi­cie inne niż to, kiedy cho­dzimy po gołej ziemi.


Oczy­wi­ście nawet jeśli nie pocho­dzimy z tere­nów wiej­skich, możemy uczyć
się doce­nia­nia świata przy­rody. Możemy poszu­ki­wać oka­zji do wej­ścia w bez­po­średni kon­takt z naturą, wącha­jąc zie­mię, słu­cha­jąc szem­rzą­cych
stru­my­ków czy doty­ka­jąc kory drzewa. Wiele można powie­dzieć o sen­so­rycz­nych doświad­cze­niach jako spo­so­bie bez­po­średniego, żywego
doświad­cza­nia naszego oso­bi­stego powią­za­nia ze wszyst­kim. Kiedy zmy­sły
się otwie­rają, poru­szają nasze serce. To bez­po­średnie doświad­cze­nie
wywo­łuje miłość i poczu­cie bli­sko­ści, co w natu­ralny spo­sób dopro­wa­dza
do chęci trosz­cze­nia się o naszą pla­netę.


Zosta­łem zain­spi­ro­wany do podej­mo­wa­nia wysił­ków na rzecz śro­do­wi­ska i zde­cy­do­wa­nie przy­pi­suję ten fakt bli­sko­ści z przy­rodą, jakiej
doświad­cza­łem w dzie­ciń­stwie. Moje zaan­ga­żo­wa­nie w ochronę przy­rody
także zmniej­sza poczu­cie odda­le­nia od natu­ral­nego śro­do­wi­ska, w któ­rym
się wycho­wa­łem. To doświad­cze­nie pozwala mi uwie­rzyć, że oddzie­le­nie od
przy­rody można osła­bić poprzez odważne wysiłki dba­nia o śro­do­wi­sko
natu­ralne jako całość.


Efekt kręgów koncentrycznych


Współ­za­leż­ność obej­muje przy­czy­no­wość – spo­sób, w jaki coś się wyda­rza
na sku­tek zbiegu pew­nych przy­czyn i warun­ków. Im głę­biej doce­niamy
przy­czy­no­wość, tym sku­tecz­niej możemy osią­gać upra­gniony rezul­tat – czy
będzie nim lep­sza kon­dy­cja naszej pla­nety, bar­dziej spra­wie­dliwe
spo­łe­czeń­stwo, czy szczę­śliw­sze życie.


Nie­które sytu­acje, któ­rych doświad­czamy w życiu, są bez­po­śred­nim
skut­kiem naszych wysił­ków, ale mają na nas wpływ także inne czyn­niki,
które nie wyni­kają z naszego wyboru. Łatwiej dostrzec swoją rolę w świe­cie, gdy inten­cjo­nalne czyny skut­kują natych­mia­sto­wymi rezul­ta­tami.
Trud­niej nato­miast to zro­bić w przy­padku rezul­ta­tów nie­bez­po­śred­nich.
Mał­żeń­stwo czy wybór zawodu – to czyn­niki, które kształ­tują nasze życie
i które w spo­sób świa­domy i bez­po­średni two­rzymy sami. Ale nasze czyny
mają wiele kon­se­kwen­cji, któ­rych nie spo­sób prze­wi­dzieć.


Nasze dzia­ła­nia wpły­wają na innych, pośred­nio lub bezpośred­nio, ale
także rodzą kon­se­kwen­cje, któ­rych potem nie­uchron­nie doświad­czamy sami,
czy tego chcemy, czy nie. Zna­le­zie­nie się w sytu­acjach, do któ­rych nie
dąży­li­śmy, a które poja­wiły się na sku­tek naszych poprzed­nich dzia­łań,
to po pro­stu jesz­cze jeden aspekt życia w sieci przy­czy­no­wo­ści, który
zwy­kle igno­ru­jemy ze szkodą dla samych sie­bie.


Żyjąc w tym świe­cie, ini­cju­jemy długą serię zda­rzeń, z któ­rych jedno
wywo­łuje kolejne. Poje­dyn­cze dzia­ła­nie zwy­kle wywiera szer­szy wpływ, niż
jeste­śmy tego świa­domi. Nasze dzia­ła­nia wywo­łują efekt domina
wykra­cza­jący poza bez­po­śred­nie rezul­taty, które zwy­kle odbie­ramy i roz­po­zna­jemy jako kon­se­kwen­cje naszych dzia­łań. W bud­dy­zmie czę­sto
sto­su­jemy okre­śle­nie „karma”, aby opi­sać rela­cję pomię­dzy
inten­cjo­nal­nymi dzia­ła­niami a peł­nym wachla­rzem ich skut­ków. Nie jest
jed­nak konieczne sto­so­wa­nie takich ter­mi­nów, aby zro­zu­mieć, że z powodu
współ­za­leż­no­ści wszystko, co robimy, nie tylko wywiera wpływ na nas i nasze bez­po­śred­nie oto­cze­nie, ale też wykra­cza o wiele dalej.


Posze­rze­nie naszych zdol­no­ści postrze­ga­nia jest nie­zbędne, jeśli chcemy
w pełni zro­zu­mieć i doce­nić bar­dziej sub­telne prze­jawy przy­czy­no­wo­ści.
Nasza pier­wotna optyka może obej­mo­wać bez­po­śred­nie oto­cze­nie i spo­sób, w jaki współ­za­leż­ność oso­bi­ście dotyka nas jako jed­nostkę. Ale żeby w pełni doce­nić rolę współ­za­leż­no­ści w kształ­to­wa­niu naszego świata i spo­sobu jego doświad­cza­nia, musimy roz­wi­nąć świa­do­mość przy­czyn i skut­ków, akcji i reak­cji, w dużo szer­szym zakre­sie.


Szersze widzenie


Posze­rze­nie hory­zontu widze­nia jest nie­zbędne dla naszego prze­trwa­nia
zarówno jako spo­łe­czeń­stwa, jak i jed­nostki. Wiele pro­ble­mów rodzi się z tego, że ogra­ni­czamy nasze spoj­rze­nie do wąskiej per­spek­tywy sku­pio­nej
na nas samych. Samo­lub­stwo działa jako rodzaj cia­snej ramy
ogra­ni­cza­ją­cej i wypa­cza­ją­cej obraz rze­czy­wi­sto­ści.


Lgnię­cie do tego, co jest „mną” i „moim”, two­rzy bariery, które
powo­dują, że zawę­żają się gra­nice naszego świata. Jak­by­śmy byli
krót­ko­wi­dzem patrzą­cym na świat przez wąskie okno.


Nic dziw­nego, że ogar­nia nas poczu­cie wyob­co­wa­nia i samot­no­ści. Otwar­cie
się na pogląd współ­za­leż­no­ści może nam pomóc w prze­ła­ma­niu barier
wznie­sio­nych przez wła­sny ego­cen­tryzm i wyło­nie­niu się z ciem­nej i cia­snej nory, w któ­rej sami się zatrza­snę­li­śmy.


Mądrość, która pojawi się, kiedy w pełni zro­zu­miemy naszą
współ­za­leż­ność, jest siłą potra­fiącą oba­lić mury odgra­dza­jące nas od
innych. Współ­czu­cie czy altru­istyczne postrze­ga­nie mogą wywo­ły­wać ten
sam efekt. Mądrość i współ­czu­cie rodzą się ze świa­do­mo­ści, że wszy­scy
jeste­śmy sobie równi w naszym pra­gnie­niu szczę­ścia i w potrze­bie
unik­nię­cia bólu i cier­pie­nia. Każda istota, która jest w sta­nie odczu­wać
ból, zasłu­guje na sza­cu­nek i tro­skę.


Uświa­do­mie­nie sobie tej wspól­nej potrzeby może obu­dzić w nas tro­skę o inne istoty. Kiedy zaczniemy to odczu­wać w pełni jako część nas samych,
to w natu­ralny spo­sób będziemy łago­dzić ból innych i przy­czy­niać się do
ich szczę­ścia. W takim przy­padku jasna świa­do­mość, że wszyst­kie istoty
są cał­ko­wi­cie równe w pra­gnie­niu szczę­ścia, może oka­zać się klu­czowa w prze­orien­to­wa­niu naszego spo­sobu życia na oparty w więk­szym stop­niu na
współ­za­leż­no­ści.


Zatem naj­pierw musimy posze­rzyć swoją świa­do­mość. Zasad­ni­czym celem tej
książki jest pomoc w obu­dze­niu jej w sobie i prze­kształ­ce­niu w uczu­cia,
które dopro­wa­dzą do dzia­ła­nia. Aby naprawdę odczu­wać współ­za­leż­ność,
potrze­bu­jemy auten­tycz­nej prze­miany serca. Samo zbie­ra­nie infor­ma­cji o naszych oso­bi­stych pro­ble­mach oraz spo­łecz­nych bolącz­kach przy­nosi
jedy­nie ogra­ni­czone korzy­ści. Tak samo jest w przy­padku ostrze­żeń
wydru­ko­wa­nych na pacz­kach papie­ro­sów. Na pudełku wyraź­nie napi­sano, że
pale­nie papie­ro­sów zabija, jed­nak ta wie­dza nie znie­chę­ciła miliarda
ludzi na świe­cie do się­ga­nia po tytoń. Tak wła­śnie się dzieje, kiedy
nasza wie­dza spro­wa­dza się wyłącz­nie do przy­swo­je­nia zwy­kłej infor­ma­cji,
bez głę­boko odczu­wa­nego wglądu czy tro­ski.


Ludzie czę­sto argu­men­tują, że pale­nie to kwe­stia indy­wi­du­al­nego wyboru,
ponie­waż pala­cze szko­dzą tylko samym sobie. Ale kiedy bada­cze bli­żej
przyj­rzeli się efek­tom pale­nia, odkryli, że pala­cze szko­dzą także
ludziom dookoła, któ­rzy palą w spo­sób bierny. Ogra­ni­czona per­spek­tywa
spra­wia, że cał­ko­wi­cie oddzie­lamy sie­bie od innych. Spró­bujmy ją
posze­rzyć. Wtedy zoba­czymy, że nasze dzia­ła­nia wpły­wają na innych, a dzia­ła­nia innych wpły­wają na nas.


Pomagać czy szkodzić


Współ­za­leż­ność uczy, że nasze dąże­nia do reali­za­cji celów mogą albo
poma­gać, albo szko­dzić innym w spo­sób pośredni lub bez­po­średni. Za
sprawą współ­za­leż­no­ści wszyst­kie dzia­ła­nia bez­sprzecz­nie wpły­wają na
innych i mogą przy­czy­nić się do ich pomyśl­no­ści albo przy­nieść odwrotny
sku­tek. W pogoni za wła­snym szczę­ściem powin­ni­śmy uwzględ­niać wpływ
naszych czy­nów na dobro innych.


Może pamię­ta­cie okropny wypa­dek, który wyda­rzył się w Ban­gla­de­szu w 2013
roku, kiedy to zawa­lił się budy­nek fabryki. Podobne tra­ge­die zda­rzają
się na całym świe­cie, ale ten miał miej­sce pod­czas spo­tkań, które
dopro­wa­dziły do powsta­nia tej książki, służy mi więc jako żywa
ilu­stra­cja. Dzień po dniu śle­dzi­li­śmy, jak liczba ofiar śmier­tel­nych
rośnie, kiedy ratow­nicy despe­racko prze­szu­ki­wali gruzy. W osta­tecz­nym
roz­ra­chunku ponad 1100 osób stra­ciło życie. Ludzie w tym budynku
pro­du­ko­wali ubra­nia dla dużych firm mię­dzy­na­ro­do­wych. Więk­szość ofiar
sta­no­wiły kobiety, a czę­ści z nich pod­czas pracy towa­rzy­szyły dzieci.
Kon­struk­cja budynku oka­zała się przede wszyst­kim źle zapro­jek­to­wana, a ponadto nie była odpo­wied­nio remon­to­wana z uwagi na oszczęd­no­ści i chęć
zysku.


Zapraszamy do zakupu pełnej wersji książki
  
Zapraszamy do zakupu pełnej wersji książki
  

OEBPS/images/cover.jpeg





OEBPS/images/image_1.png
WYDAWNICTWO

CZARNA OWCA

ul. Wspélna 35/5, 00-519 Warszawa, www.czarnaowca.pl

Dziat handlowy tel.: +48 22 616 29 36, e-mail: handel@czarnaowca.pl!
Redakcja tel.: +48 22 616 29 20, e-mail: redakcja@czarnaowca.pl








OEBPS/images/image_2.jpeg
POLACZENI

Jak lepiej zy¢ w spoteczenstwie globalnym

Karmapa Ogjen Trinle Dordze

Przektad: Malgorzata Sieradzka-Krusiriska

WYDAWNICTWO

CZARNA OWCA








