
    
      [image: Okładka]
    

  
    
      [image: Strona tytułowa]
    

  
    
Spis treści

	Rozdział 1. Nastawienie na odwstydzanie


	Rozdział 2. Stawanie się odwstydzającym świadkiem dla siebie i innych



    
  
Tytuł ory­gi­nału: The Unsha­ming Way


Prze­kład: Ischim Kry­styna Odo­ro­wicz-Śliwa

Redak­torka ini­cju­jąca: Maria Zalasa

Opieka redak­cyjna: Domi­nika Kowal­ska

Redak­cja: Magda Tor­czyń­ska-Moradi

Korekta: Anna Koral

Pro­jekt okładki i stron tytu­ło­wych: Joanna Wasi­lew­ska/KATA­KA­NA­STA

Gra­fika na okładce: Fre­epik


Copy­ri­ght © 2024 by David Bedrick

Copy­ri­ght for the Polish edi­tion and trans­la­tion © JK Wydaw­nic­two, 2026


Niniej­sza publi­ka­cja jest chro­niona pra­wem autor­skim. Publi­ka­cja może
być zwie­lo­krot­niana i wyko­rzy­sty­wana wyłącz­nie w zakre­sie dozwo­lo­nym
przez prawo lub umowę zawartą z Wydawcą. Zwie­lo­krot­nia­nie i wyko­rzy­sty­wa­nie tre­ści publi­ka­cji w jakiej­kol­wiek for­mie do eks­plo­ra­cji
tek­stów i danych (text and data mining) lub do tre­no­wa­nia modeli
sztucz­nej inte­li­gen­cji bez uprzed­niej, wyraź­nej zgody Wydawcy jest
zabro­nione.


ISBN 978-83-68516-74-6

Wyda­nie I, Łódź 2026


JK Wydaw­nic­two

ul. Kro­ku­sowa 3, 92-101 Łódź

tel. 42 676 49 69

www.wydaw­nic­two­fe­eria.pl


Wer­sję elek­tro­niczną przy­go­to­wano w sys­te­mie Zecer
  
Rozdział 1. Nastawienie na odwstydzanie


Roz­dział 1


Nasta­wie­nie na odwsty­dza­nie


Dora­sta­łem w rodzi­nie nazna­czo­nej prze­mocą. Bru­tal­ność ojca była
ewi­dentna – uży­wał pasów, pię­ści i ostrych słów – nato­miast wypie­ra­nie i lek­ce­wa­że­nie jego napa­ści przez matkę oraz sto­so­wany przez nią
gasli­gh­ting miały moc ukrytą, choć nie mniej­szą. Wywo­ły­wały we mnie
wstyd, pro­wa­dziły do tego, że nie ufa­łem wła­snemu doświad­cze­niu,
igno­ro­wa­łem cier­pie­nie, które doty­kało mnie w póź­niej­szym życiu, i uwa­ża­łem, że coś jest ze mną nie tak, a mój ból jest nie­ważny, zamiast
się zasta­no­wić: „Co takiego się stało, że cier­pię?”. Nie wie­rzyła mi ta
jedna osoba na całym świe­cie, która miała mnie kochać. To wła­śnie mnie
prze­ko­nało, że ludziom należy głę­boko wie­rzyć, że powinni czuć się
naprawdę dostrze­żeni oczami świadka. Ale nie cho­dziło mi o to, żeby po
pro­stu uzna­wać, że słowa jakiejś osoby odpo­wia­dają obiek­tyw­nym
obser­wa­cjom. Uwa­ża­łem, że doświad­cze­nia i zacho­wa­nia innych –
nie­za­leż­nie od tego, jak irra­cjo­nalne mogą się wyda­wać – są sto­sowne i uza­sad­nione, a ta pozorna irra­cjo­nal­ność to woal skry­wa­jący święte
prze­sła­nie, które sta­nie się jasne, jeżeli tylko uwie­rzymy w ludzi,
zamiast ich zawsty­dzać.


Pod­kre­śla­niem tego punktu widze­nia w mło­do­ści ścią­ga­łem na sie­bie
kry­tykę oby­dwojga rodzi­ców. Ojciec nazy­wał mnie marzy­cie­lem, co dla
niego ozna­czało „ide­ali­styczny”, „ode­rwany od rze­czy­wi­sto­ści”. Matka z kolei mówiła: „Świata nie zmie­nisz”.


Jak na iro­nię, ich dez­apro­bata napro­wa­dziła mnie na cel mojego życia.
Poświę­ci­łem ponad trzy­dzie­ści lat na zgłę­bia­nie psy­cho­lo­gii jun­gow­skiej
i marzeń sen­nych. (Ojciec raczej nie takie marze­nia miał na myśli, ale
życie ma wła­sną magię). Kształ­ci­łem się w roz­wią­zy­wa­niu kon­flik­tów na
tle pro­ble­mów świa­to­wej skali – rasy, płci kul­tu­ro­wej, nie­rów­no­ści
mate­rial­nej, anty­se­mi­ty­zmu – i w końcu posze­dłem na prawo z nadzieją, że
ow­szem, zmie­nię świat. Sku­pi­łem się na poma­ga­niu kobie­tom i dzie­ciom w prze­brnię­ciu przez kon­flikty domowe, roz­wody oraz walkę o prawa
rodzi­ciel­skie.


Począt­kowe próby zro­zu­mie­nia dyna­miki rodzin­nej i spo­łecz­nej skło­niły
mnie do stu­dio­wa­nia psy­cho­lo­gii orga­ni­za­cji na Uni­wer­sy­te­cie Min­ne­soty.
Na pod­sta­wie zdo­by­tej wie­dzy przez dwa­na­ście lat pró­bo­wa­łem zmie­nić
świat poprzez prze­kształ­ce­nie insty­tu­cji; udzie­la­łem kon­sul­ta­cji
pra­cow­ni­kom 3M, Honey­well, Uni­ted Way, mary­narki wojen­nej USA i dzie­siąt­kom innych orga­ni­za­cji, a następ­nie odby­łem szko­le­nie kli­niczne
w zakre­sie pracy z klien­tami indy­wi­du­al­nymi oraz roz­wią­zy­wa­nia
kon­flik­tów na dużą skalę w Pro­cess Work Insti­tute, odno­dze Jung
Insti­tute. Zosta­łem w nim nauczy­cie­lem i wykła­dowcą. W kolej­nych latach
otwo­rzy­łem pry­watną prak­tykę, prze­pro­wa­dzi­łem liczne zaję­cia i napi­sa­łem
trzy dobrze przy­jęte książki na temat wstydu zwią­za­nego z cia­łem,
prze­mocy w rodzi­nie, zagad­nień doty­czą­cych uza­leż­nie­nia i wła­dzy oraz
roli psy­cho­lo­gii w akty­wi­zmie spo­łecz­nym. Wszyst­kie te doświad­cze­nia
dopro­wa­dziły mnie do tego punktu, w któ­rym wyja­śniam – nie tylko
klien­tom i obser­wa­to­rom moich pro­fili w mediach spo­łecz­no­ścio­wych, ale i tobie – jak działa wstyd. Nie tylko ukrywa nas on przed innymi, ale i przed nami samymi, unie­moż­li­wia­jąc nam zdo­by­cie samo­świa­do­mo­ści i poko­cha­nie sie­bie.


Obietnica odwstydzania


Z książki tej dowiesz się, w jaki spo­sób wstyd jest zaszcze­piany w każ­dym z nas, naj­czę­ściej w dzie­ciń­stwie; w jaki spo­sób go
iden­ty­fi­ko­wać, zamiast pozwa­lać mu sobą kie­ro­wać; jak się odwsty­dzić poprzez
dekon­struk­cję zin­ter­na­li­zo­wa­nego wstydu i zapo­bie­ga­nie ponow­nemu
zawsty­dza­niu sie­bie i innych; jak nazy­wać wstyd po imie­niu i pozba­wiać
go mocy. W trak­cie odwsty­dza­nia dowiesz się także, co wstyd dotąd
ukry­wał: twoje prawdy, twoje dary i prze­zna­czoną ci ścieżkę życiową.


Wstyd wnika w nas przez drobne pęk­nię­cia i szcze­liny, cza­sami zupeł­nie
nie­zau­wa­że­nie. Być może nie lubisz swo­jego ciała. To już źle, ale jeśli
w dodatku myślisz sobie: „Jestem takim nie­udacz­ni­kiem, kom­pletną
porażką”, jest to wstyd. A może odczu­wasz silne uczu­cia, któ­rych nie
kon­tro­lu­jesz: złość, roz­pacz, przy­gnę­bie­nie. To trudne samo w sobie, a ty jesz­cze myślisz: „Co ze mną nie tak, że nie potra­fię tego
kon­tro­lo­wać?”. To także wstyd. Być może jesteś cich­szy bądź gło­śniej­szy
od innych, za co oto­cze­nie cię kry­ty­kuje. To z kolei spra­wia, że czu­jesz
się źle albo masz wra­że­nie bycia out­si­de­rem, a potem myślisz: „Dla­czego
nie potra­fię być taki jak inni?”, i to jest wstyd. Wstyd to nie to samo,
co kry­tyka. Robi wię­cej niż tylko zada­wa­nie ran – powo­duje, że
prze­sta­jesz być lojalny wobec swo­jej natury, zwra­casz się prze­ciwko
sobie. To atak przy­pusz­czany na samego sie­bie, bez odwsty­dza­nia zatem
ni­gdy nie uda ci się uwol­nić od dal­szych krzywd. Nie­po­skro­miony wstyd,
jako świa­to­po­gląd, może cię znisz­czyć. To wyjąt­kowa forma prze­mocy.
Odwsty­dza­nie jest rów­nież ścieżką samo­po­zna­nia. W uję­ciu jun­gow­skim jest
pracą z cie­niem: rzu­ca­niem świa­tła na to, co do tej pory pozo­sta­wało dla
nas nie­wi­doczne.


Inne formy napa­ści i prze­mocy ranią ciało bądź psy­chikę, ale nie
prze­sła­niają nam przy tym świa­do­mo­ści, że cier­pimy, ponie­waż zosta­li­śmy
skrzyw­dzeni. Wstyd nato­miast wypa­cza tę fun­da­men­talną świa­do­mość i spra­wia, że wie­rzymy, iż zasłu­gu­jemy na cier­pie­nie, ponie­waż nie jest
ono wyni­kiem krzywdy, a tego, że coś jest z nami nie tak. Tra­dy­cyjne
wyobra­że­nie na temat wstydu zakłada, że czu­jemy go, gdy zro­bimy coś
złego – albo jeste­śmy kimś złym. Jest to zgodne z mora­li­zu­ją­cym,
jude­ochrze­ści­jań­skim poglą­dem mówią­cym, że powinno się ponieść karę za
grze­chy. Naj­więk­szą krzywdą wyrzą­dzaną nam przez wstyd jest czy­nie­nie
nas nie­wi­dzial­nymi dla samych sie­bie. Po zin­ter­na­li­zo­wa­niu ten
fun­da­men­talny sys­tem prze­ko­nań unie­moż­li­wia nam zatem zaję­cie się
wszel­kimi ranami, które są nam zada­wane. Zamiast tego tra­cimy zasoby na
„uzdra­wia­nie” tego, co – naszym zda­niem – jest w nas zepsute, zamiast
zerwać zasłonę wstydu, dzięki czemu mogli­by­śmy wyraź­nie dostrzec
rze­czy­wi­stą ranę. Zbyt wiele pro­ce­sów, które ludzie nazy­wają
„uzdra­wia­niem”, opiera się na naszym zaufa­niu do głosu wstydu, na
trak­to­wa­niu ludzi, jakby coś było z nimi nie tak, przez co tracą nie
tylko czas i pie­nią­dze, ale też wiarę w sie­bie i we wła­sny auto­ry­tet.


Możesz się zasta­na­wiać: „Czy ist­nieje pozy­tywny rodzaj wstydu?
Poży­teczny? Potrzebny?”. Wie­lo­krot­nie zada­wano mi te pyta­nia. Badam to
zagad­nie­nie od ponad trzy­dzie­stu lat i wciąż sądzę, że nie ma żad­nej
pozy­tyw­nej funk­cji wstydu. Nie ozna­cza to, że nie­od­po­wied­nie zacho­wa­nia
nie­któ­rych osób nie powinny dopro­wa­dzać nas do furii ani że nie
powin­ni­śmy ich potę­piać bądź ogra­ni­czać. Ozna­cza to, że wstyd wcale nie
pomaga w trwa­łym zwal­cza­niu takich zacho­wań.


Myśli­ciele i teo­re­tycy utoż­sa­mia­jący się z jude­ochrze­ści­jań­ską
moral­no­ścią prę­dzej będą żywić prze­ko­na­nie, że zarówno wstyd, jak i poczu­cie winy są nie­zbędne do kie­ro­wa­nia ludz­kim sumie­niem, jakby bez
wiszą­cego nad nim bata wstydu sumie­nie miało pogrą­żyć się w cha­osie.
Jed­nakże badaczki June Price Tan­gney i Ronda L. Dearing, autorki wyda­nej
w 2003 roku książki Shame and Guilt (Wstyd i poczu­cie winy),
prze­pro­wa­dziły bada­nie podłużne na czte­ry­stu dzie­ciach i odkryły coś
innego: cho­ciaż poczu­cie winy fak­tycz­nie pro­wa­dziło do pew­nych
pozy­tyw­nych reak­cji na krzyw­dzące zacho­wa­nia, wstyd pro­wa­dził do
częst­szego zaży­wa­nia nar­ko­ty­ków, nasi­lo­nych skłon­no­ści samo­bój­czych i tym podob­nych nie­ko­rzyst­nych skut­ków. Inne bada­nia potwier­dziły te
odkry­cia.


Ist­nieją znacz­nie traf­niej­sze ter­miny na opi­sa­nie kwe­stii moral­nych:
wyrzuty sumie­nia, współ­czu­cie, empa­tia, odpo­wie­dzial­ność,
zro­zu­mie­nie, pokuta, odnowa, obo­wią­zek oraz – ow­szem – wina.
Uży­wa­jąc ich, uni­kamy lek­ko­myśl­nego posłu­gi­wa­nia się sło­wem „wstyd”, co
zaciem­nia­łoby nam obraz rze­czy­wi­sto­ści, i możemy lepiej zro­zu­mieć
fak­tyczne dzia­ła­nie tego uczu­cia. Ostrożne sto­so­wa­nie wyrazu „wstyd” to
ważny krok ku zmniej­sze­niu tole­ran­cji na jego wpływ i ku dokład­niej­szemu
zro­zu­mie­niu, na czym polega odwsty­dza­nie.


Osoby, które się upie­rają, że wstyd jest konieczny, nawet jeśli
przed­sta­wiono im bada­nia i wła­sne doświad­cze­nia jed­no­znacz­nie
poka­zu­jące, że się mylą, czę­sto twier­dzą, że ist­nieją dwa rodzaje
wstydu: tok­syczny i nietok­syczny. Podział na te dwie kate­go­rie w żaden
spo­sób nie odpo­wiada jed­nak na fun­da­men­talne pyta­nia: Jak tak naprawdę
wygląda uzdra­wia­nie wstydu? Jak można się z niego wyle­czyć? Jak
uzdro­wi­ciele, tera­peuci i facy­li­ta­to­rzy mogą poru­szać zagad­nie­nie wstydu
w taki spo­sób, by wspie­rać swo­ich klien­tów?


Żeby odpo­wie­dzieć na te pyta­nia, należy dokład­niej zro­zu­mieć przy­czyny
poja­wia­nia się wstydu i to, jak odwsty­dza­nie wygląda w prak­tyce. Musimy
rów­nież pojąć powią­za­nia wstydu z prze­mocą i trau­mami wcze­sno­dzie­cię­cymi
oraz mię­dzy­po­ko­le­nio­wymi (tematy te poru­szam w całej książce, a zwłasz­cza w roz­dzia­łach 9 i 10), a także to, jakiej wie­dzy i jakich
umie­jęt­no­ści potrze­bu­jemy do odwsty­dza­nia.


Zacznijmy od przyj­rze­nia się, w jaki spo­sób wstyd jest w ogóle w nas
wzbu­dzany i utrwa­lany.


Wpajanie poczucia winy


Część eks­per­tów, któ­rzy roz­po­częli bada­nia w dzie­dzi­nie wstydu, jak
Brené Brown, defi­niują go jako emo­cję. W swo­ich książ­kach Brown podaje
przy­kłady histo­rii zawsty­dza­nia, z któ­rych nie­mal wszyst­kie doty­czą osób
pod­da­nych kry­tyce – wewnętrz­nej bądź zewnętrz­nej.


Doce­niam wkład Brené Brown i jestem wdzięczny za jej pracę, ale
jed­no­cze­śnie, opie­ra­jąc się na jej defi­ni­cji, twier­dzę, że wstyd
wykra­cza poza bycie kry­ty­ko­wa­nym i obej­muje wszel­kie formy ataku, w tym
prze­moc. Z kolei kry­tyka nie zawsze wyzwala w nas wstyd. Czy ktoś kie­dyś
oskar­żył cię o coś tak nie­do­rzecz­nego, że mia­łeś ochotę wybuch­nąć
śmie­chem? Domy­ślam się, że nie czu­łeś się wtedy zawsty­dzony.


Co zatem spra­wia, że czyjś atak wywo­łuje w nas wstyd? Wielu auto­rów
pisze w tym kon­tek­ście o przy­na­leż­no­ści, lęku, wła­dzy i ocze­ki­wa­niach
spo­łecz­nych. Moje ponad trzy­dzie­sto­let­nie bada­nia można stre­ścić tak:
wpływ ataku na naszą psy­chikę zależy od tego, w jaki spo­sób postrze­gają
go inni – jako zawsty­dza­jący świad­ko­wie – nie­za­leż­nie od tego, czy widzieli sytu­ację na żywo,
czy opo­wie­dzie­li­śmy im o niej póź­niej.


Jeżeli zbyli doznaną przez nas krzywdę, wyparli ją, zlek­ce­wa­żyli,
zasto­so­wali gasli­gh­ting bądź zasu­ge­ro­wali, że sobie na nią zasłu­ży­li­śmy,
stali się świad­kami zawsty­dza­ją­cymi. Jeżeli wyda­rzało się to
wie­lo­krot­nie lub miało miej­sce na wcze­snym eta­pie naszego życia, my tego
zawsty­dza­ją­cego świadka zin­ter­na­li­zo­wa­li­śmy. Wie­rzymy teraz, że nie potra­fimy
niczego traf­nie oce­niać i że coś musi być nie tak z naszymi uczu­ciami i wra­że­niami. Tra­cimy zaufa­nie do sie­bie i docho­dzimy do wnio­sku, że nie
jeste­śmy ważni. Ten głos, zaprze­cza­jący nam, lek­ce­wa­żący nas albo
obwi­nia­jący – punkt widze­nia zawsty­dza­ją­cego świadka – prze­nosi się z zewnątrz do wewnątrz nas. Nie­sie to ze sobą ogromne kon­se­kwen­cje,
ponie­waż zaczy­namy postrze­gać sie­bie przez pry­zmat wstydu, który wypa­cza
i psuje nasz obraz samych sie­bie i spra­wia, że prze­sta­jemy dostrze­gać
swoje praw­dziwe ja. Jak powie­dział Ger­shen Kauf­man, „wstyd jest klu­czową
zmienną”1, znacz­nie bar­dziej wpły­wową od jakiej­kol­wiek emo­cji.


Dla­tego też kiedy docho­dzi do kolej­nych napa­ści, łącz­nie z kry­tyką, nie
odpo­wia­damy natu­ralną reak­cją zra­nie­nie. Nie ufamy sobie, ponie­waż
wie­rzymy, że robimy coś źle. Nie ota­cza nas war­stwa miło­ści i zaufa­nia
do sie­bie, która pomo­głaby nam prze­tra­wić wyda­rze­nia i odpo­wied­nio się
bro­nić. Patrzymy na sie­bie tak, jak patrzyli na nas inni. To wła­śnie
zin­ter­na­li­zo­wany wstyd.


Jeżeli jed­nak świad­ko­wie zare­ago­wali współ­czu­ciem, uwie­rzyli nam i sta­nęli w naszej obro­nie, inter­na­li­zu­jemy ten spo­sób postrze­ga­nia
sie­bie. Ktoś nas dostrzegł, poczuł to, co my, zaufał nam – więc i my tak
pod­cho­dzimy do samych sie­bie. Zatem kiedy póź­niej ktoś nas ata­kuje bądź
kry­ty­kuje, reagu­jemy zatrosz­cze­niem się o sie­bie, bro­nimy się i wie­rzymy
w sie­bie. Ten atak na­dal może nas skrzyw­dzić, ale nie inter­na­li­zu­jemy
nie­spra­wie­dli­wego prze­ko­na­nia na swój temat. W tym przy­padku wstyd jest
nie­obecny.


Toteż wstyd jest zin­ter­na­li­zo­wa­nym świad­kiem, a nie emo­cją, cho­ciaż może
wywo­ły­wać emo­cje, takie jak poczu­cie winy, zakło­po­ta­nie i wyrzuty
sumie­nia. Wstyd jako zin­ter­na­li­zo­wany świa­dek ma pewne cechy
cha­rak­te­ry­styczne:



  	Zaprze­cza wyda­rze­niom i naszym fak­tycz­nym doświad­cze­niom, lek­ce­waży je
bądź nas gasli­gh­tuje, zamiast po pro­stu je dostrze­gać.

  	Uprzed­mio­ta­wia. Jego punkt widze­nia dehu­ma­ni­zuje, ponie­waż wstyd nie
jest świad­kiem czło­wieka czu­ją­cego, pod­miotu, tylko przed­miotu.

  	Pato­lo­gi­zuje. „Ustala”, co z nami nie tak, żeby­śmy to zmie­nili.
Zamiast pró­bo­wać ziden­ty­fi­ko­wać moment dozna­nia krzywdy w naszym
życiu, wyszu­kuje nasze wady.

  	Nie jest cie­kawy. Nie docieka, czego doświad­czy­li­śmy soma­tycz­nie,
fizycz­nie bądź emo­cjo­nal­nie. Zawsty­dza­jący świad­ko­wie ni­gdy nie pytają
o nasze rze­czy­wi­ste dozna­nia. Spra­wiają wra­że­nie, że już wszystko
rozu­mieją.




Każdy z nas zin­ter­na­li­zo­wał pewien pry­zmat, przez który na sie­bie
patrzy. Według niego warun­kiem roz­woju i uzdro­wie­nia jest okre­śle­nie, co
w nas nie działa, jakie są nasze objawy – fizyczne bądź emo­cjo­nalne – i ich napra­wie­nie albo usu­nię­cie. Ta per­spek­tywa jest zawsze obecna. Za
każ­dym razem, kiedy robimy lub czu­jemy coś, co powo­duje dys­kom­fort,
auto­ma­tycz­nie zaczy­namy się zasta­na­wiać: „Co jest ze mną nie tak? Jak to
napra­wić?”. Nie wyda­rza się to spo­ra­dycz­nie, a noto­rycz­nie. I ten punkt
widze­nia ukrywa nas przed nami samymi. Prze­sła­nia nasze praw­dziwe
uczu­cia, doznane krzywdy, wyda­rze­nia, w wyniku któ­rych ucier­pie­li­śmy.
Ukrywa prawdę na temat tego, kim jeste­śmy i kim mamy się stać. Wstyd
powo­duje, że pró­bu­jemy udzie­lać się towa­rzy­sko i być jak inni, zamiast
roz­kwi­tać jako my, łączyć się ze swoim praw­dzi­wym ja i wycho­dzić do
świata jako dar. Kiedy wypeł­niają nas zało­że­nia i teo­rie na wła­sny
temat, nie mamy wyboru – musimy lek­ce­wa­żyć nasze fak­tyczne
doświad­cze­nie. A dla­czego doświad­cze­nie jest takie ważne? Ponie­waż jest
brze­mienne w dary, lekar­stwa i inte­li­gen­cję: od nas dla nas.


Zawstydzająca sytuacja


Wyobraź sobie taką sytu­ację: ktoś wstaje, żeby wygło­sić mowę przed grupą
ludzi. W trak­cie prze­mó­wie­nia ktoś inny krzy­czy: „Nie masz poję­cia, o czym gadasz!”.


Mówca milk­nie. Zastyga w bez­ru­chu. Nie wie, co zro­bić ani co powie­dzieć.
Publicz­ność rów­nież zamiera w ocze­ki­wa­niu na jego reak­cję.


Mówca myśli: „Dla­czego on tak uważa? Ile osób się z nim zga­dza? Może
nie­wy­star­cza­jąco się przy­go­to­wa­łem. Dla­czego nie potra­fię wymy­ślić, jak
zare­ago­wać? Wszy­scy się na mnie gapią. Muszę wyglą­dać na prze­ra­żo­nego.
Powi­nie­nem być w sta­nie coś zro­bić. Co ze mną nie tak, do cho­lery?
Zróbże coś!”.


Wyda­rzyły się tu trzy rze­czy. Po pierw­sze, ktoś publicz­nie skry­ty­ko­wał
mówcę. Wysłu­chi­wa­nie kry­tyki na osob­no­ści to nic przy­jem­nego, a publicz­nie staje się jesz­cze trud­niej­sze, ponie­waż nasza krzywda jest
upo­ka­rza­jąco wyeks­po­no­wana przed świad­kami, któ­rzy mogą nas zawsty­dzić
albo odwsty­dzić. Kry­tyka ta prze­szyła mówcę na wskroś. Kosz­mar­nie
zabo­lała.


Po dru­gie, nikt inny z widowni nie ode­zwał się ze współ­czu­ciem. Nikt nie
zaprze­czył sło­wom kry­tyka ani nie powie­dział: „Wow, to było
nie­grzeczne”, „Auć, musiało zabo­leć” ani „Wszystko w porządku? Dla mnie
to byłoby bar­dzo trudne”.


Po trze­cie, głowę mówcy wypeł­niają pyta­nia, wąt­pli­wo­ści i poła­janki pod
wła­snym adre­sem. Mówca stara się ziden­ty­fi­ko­wać, co zro­bił źle, i gani
się za to, że nie potrafi zare­ago­wać. Wie­rzy, że musi prze­zwy­cię­żyć
poczu­cie krzywdy i upo­ko­rze­nia oraz zamro­że­nie. Uważa, że powi­nien być
sil­niej­szy, jaśniej się wyra­żać i potra­fić ina­czej odpo­wie­dzieć.


Te trzy czę­ści skła­dają się na zawsty­dza­jącą sytu­ację. Przyj­rzyjmy się
im po kolei.


1. Napaść krytyka


Każdy wie­lo­krot­nie doświad­cza w swoim życiu kry­tyki. Czę­sto przyj­muje
ona postać ataku słow­nego. Może nas on zra­nić, zdru­zgo­tać albo poni­żyć.
Jeśli doświad­czamy jej publicz­nie, do tego bólu dołą­cza upo­ko­rze­nie.


Jed­nakże kry­tyka sama w sobie nie wywo­łuje wstydu. Cza­sami spływa po
adre­sa­cie jak po kaczce. Może on w ogóle nie poczuć się zra­niony. Zda­rza
się, że zarzut odbie­ramy jako absur­dalny albo nie­tra­fiony. Możemy
zlek­ce­wa­żyć kry­tykę albo może ona doty­czyć cze­goś, z czego zda­jemy sobie
sprawę i z czym już się pogo­dzi­li­śmy, albo nawet cze­goś, co wręcz
polu­bi­li­śmy. Dla­tego już na nas nie wpływa; pozo­sta­jemy obo­jętni.


Mówca mógłby powie­dzieć: „Wyra­zi­łeś wła­śnie mocną kry­tykę. Przez chwilę
byłem oszo­ło­miony. Chęt­nie wysłu­cham two­jego punktu widze­nia, ale nie
wyra­ża­nego takim tonem. Poroz­ma­wiajmy rze­czowo” bądź: „Nie tylko się z tobą nie zga­dzam, ale uwa­żam rów­nież, że twoje zacho­wa­nie jest
nie­kul­tu­ralne i nie­ak­cep­to­walne. Mam coś waż­nego do prze­ka­za­nia i nie
pozwolę na sie­bie wrzesz­czeć”.


Dla­czego te reak­cje nie będą pro­wa­dzić do wstydu? Ponie­waż mówca jest
świad­kiem kry­tyki, reak­cji innych na sytu­ację i swo­ich wła­snych uczuć. W takim przy­padku kry­tyka na­dal może być bole­sna, ale mówca praw­do­po­dob­nie
nie zakoń­czy prze­mowy z poczu­ciem, że zro­bił coś źle albo że jest
nie­ważny. Te dwa prze­ko­na­nia – „Coś jest ze mną nie tak” oraz „Jestem
nie­ważny” – to cechy cha­rak­te­ry­styczne wstydu.


2. Zawstydzający świadek


Publicz­ność nie była współ­czu­ją­cym, odwsty­dza­ją­cym świad­kiem. Nikt nie
sta­nął w obro­nie mówcy ani nie prze­mó­wił do niego z tro­ską. Nikt nie
nazwał sytu­acji po imie­niu. Ten mil­czący tłum sta­nowi przy­kład
zawsty­dza­ją­cego świadka.


Krzywda, na którą nikt nie reaguje współ­czu­ciem, spra­wia, że nabie­ramy
prze­ko­na­nia, iż nasze uczu­cia są nie­wła­ściwe, nasza odpo­wiedź na kry­tykę
jest nie­od­po­wied­nia, a nawet iż nie zasłu­gu­jemy na tro­skę. Zwy­my­ślany
mówca naj­praw­do­po­dob­niej zin­ter­na­li­zuje zawsty­dza­ją­cego świadka,
ponie­waż uzna, że atak był zasłu­żony i uspra­wie­dli­wiony, a jego oso­bi­ste
uczu­cia się nie liczą. To dzia­ła­nie wstydu.


Gdyby jed­nak publicz­ność oka­zała tro­skę, współ­czu­cie i empa­tię, czy
nawet zezło­ściła się na kry­tyka, mówca byłby znacz­nie mniej nara­żony na
wstyd. Wystar­czy­łoby wręcz, żeby ktoś powie­dział: „Wow, to było mocne”,
a poja­wie­nie się wstydu byłoby mniej praw­do­po­dobne. Mówię o mniej­szym
praw­do­po­do­bień­stwie, ponie­waż z powodu wcze­śniej­szych zawsty­dza­ją­cych
doświad­czeń mówcy publicz­ność może nie być w sta­nie w pełni go ochro­nić.


Reak­cja oto­cze­nia na kry­tykę skie­ro­waną w naszą stronę albo na naszą
opo­wieść o takiej kry­tyce wpływa na to, czy doznamy wstydu i czy go
zin­ter­na­li­zu­jemy.


3. Zinternalizowany zawstydzający świadek


W naszej przy­kła­do­wej sytu­acji mówca natych­miast zaczął snuć bole­sne
roz­wa­ża­nia na temat tego, co sam robi i jak reaguje. Nie przy­znał, że
został zaata­ko­wany i zra­niony, nie zaczął też auto­ma­tycz­nie się bro­nić.
Jego odpo­wiedź – reak­cja zawsty­dza­ją­cego świadka – połą­czyła siły z kry­ty­kiem.


Mówca nie zin­ter­na­li­zo­wał odwsty­dza­ją­cego świadka, tylko tego
zawsty­dza­ją­cego: takiego, który ana­li­zuje, co mówca zro­bił źle, który
nie zauważa fak­tycz­nie doświad­cza­nych uczuć i który trak­tuje doznaną
krzywdę jako coś nie­istot­nego. Mówca nie dostrzega, że nie jest
wybra­ko­wany i nie brak mu kom­pe­ten­cji.


Gdyby potra­fił spoj­rzeć na swoje wewnętrzne dozna­nia ze współ­czu­ciem i instynk­tem opie­kuń­czym – jako świa­dek odwsty­dza­jący – na­dal mógłby
odczu­wać ból, ale nie doświad­czyłby wstydu i nie zacząłby
auto­de­struk­cyj­nego poszu­ki­wa­nia w sobie wad bądź wypie­ra­nia swo­ich
auten­tycz­nych doświad­czeń.


Nie­ła­two iść przez życie z samo­świa­do­mo­ścią i przy­tom­no­ścią umy­słu,
które umoż­li­wią wytrzy­ma­nie ataku bez poczu­cia, że się na niego
zasłu­guje. Dla­czego nie reagu­jemy na każdą kry­tykę, wewnętrzną i zewnętrzną, mówiąc: „Auć” albo „Ej, odczep się”? Dla­czego tak czę­sto
jest to trudne?


Powód jest nastę­pu­jący: w prze­szło­ści (zazwy­czaj w dzie­ciń­stwie)
wycier­pie­li­śmy krzywdy, a żaden zaufany bli­ski czy rówie­śnik nie sta­nął
w naszej obro­nie ani nawet nie przy­znał, czego doświad­czy­li­śmy. Mógł
mil­czeć, sam zastra­szony, jak inne dzieci w kla­sie, gdy szy­dził z nas
okrutny nauczy­ciel. Mógł się przy­łą­czyć do krzyw­dzą­cego, jak rodzic,
który, upo­ko­rzony tym, że duchowny obwi­nia o coś jego dziecko, zaczyna
je stro­fo­wać bądź karać, bez prób zro­zu­mie­nia całej sytu­acji. Nikt nie
odgry­wał dla nas roli odwsty­dza­ją­cego świadka – kogoś, kto roz­bro­iłby
zawsty­dza­jące wyda­rze­nie swoim współ­czu­ciem. Zosta­li­śmy nato­miast
zawsty­dzeni. A jako osoby zawsty­dzone godzimy się na napaść. Kiedy się
wsty­dzimy, mamy też poczu­cie, że zasłu­gu­jemy na atak. Po pro­stu wie­rzymy
w słusz­ność ataku, a następ­nie pró­bu­jemy usta­lić, czym zawi­ni­li­śmy.
Tłu­mimy swoje doświad­cze­nie, po czym w póź­niej­szych latach zma­gamy się z obja­wami fizycz­nymi i psy­chicz­nymi, któ­rych nie łączymy już z minio­nym
wyda­rze­niem, a zatem pato­lo­gi­zu­jemy samych sie­bie. Innymi słowy, bra­kuje
nam wewnętrz­nego obrońcy i miło­ści wła­snej.


Kiedy defi­niuje się wstyd jako kry­tykę (albo jako poczu­cie winy, co
oma­wia­łem wcze­śniej) bądź jako emo­cję, traci się oka­zję do roz­po­zna­nia
zło­żo­no­ści zawsty­dza­ją­cych wyda­rzeń i prze­pra­co­wa­nia ich. Prze­ga­pia się
też moż­li­wość odwsty­dze­nia samego sie­bie. Osiąga się to, wyko­rzy­stu­jąc
zin­ter­na­li­zo­wa­nego współ­czu­ją­cego świadka jako sojusz­nika i źró­dło
wewnętrz­nej mocy. Innych odwsty­dzamy, ze współ­czu­ciem przy­zna­jąc, że
doznali krzywdy, bro­niąc ich i potwier­dza­jąc ich prze­ży­cia oraz prawo do
bycia trak­to­wa­nymi z życz­li­wo­ścią. Dzia­ła­nia te skła­dają się na super­moc
roz­bra­ja­nia wstydu.


Wstyd poja­wia się za każ­dym razem, kiedy czu­jemy się ata­ko­wani i nie­zdolni do posta­wie­nia gra­nic; gdy trak­tu­jemy uczu­cia jako pro­blem do
roz­wią­za­nia; nale­żymy do grupy mar­gi­na­li­zo­wa­nej lub unie­waż­nia­nej i nikt
nie zauważa wyrzą­dza­nych nam w ten spo­sób krzywd; padamy ofiarą
prze­mocy, a inni temu prze­czą bądź to lek­ce­ważą; uwa­żamy objawy fizyczne
za sła­bość, za dowód nie­zdol­no­ści do spro­sta­nia nor­mom spo­łecz­nym; kiedy
ludzie wokół nas postrze­gają dłu­go­ter­mi­nowe kon­se­kwen­cje traumy jako
pato­lo­gie, a nie skutki wcze­śniej­szych doświad­czeń albo histo­rii
mię­dzy­po­ko­le­nio­wych. Wstyd poja­wia się także wtedy, gdy trak­tu­jemy
używki jak lekar­stwo, jakby za gło­dem tych sub­stan­cji nie krył się żaden
inny uza­sad­niony głód.


Grzybnia wstydu i odwstydzania


Ponie­waż wstyd to pry­zmat, przez który postrze­gamy sie­bie, można go
porów­nać do grzybni – pod­ziem­nej sieci łączą­cej nie­zli­czone orga­ni­zmy –
która karmi albo gło­dzi poszcze­gólne czę­ści naszej istoty: czę­ści
naszego zdro­wia psy­chicz­nego i fizycz­nego. To ona wpływa na
samo­świa­do­mość i na to, że pod­świa­do­mie iden­ty­fi­ku­jemy się jako
mar­gi­na­li­zo­wani oraz pod­świa­do­mie mar­gi­na­li­zu­jemy innych. Decy­duje o tym, jak prze­cho­wu­jemy wspo­mnie­nia o prze­mocy i w jaki spo­sób
doświad­czamy soma­tycz­nych odpo­wie­dzi na traumę, a także o tym, jak
opie­ku­jemy się swo­imi uczu­ciami. Odwsty­dza­nie prze­kształca tę grzyb­nię w odżyw­czy, krze­piący sys­tem, który pod­bu­do­wuje cie­bie i innych. Ze
względu na tę roz­ga­łę­zioną naturę odwsty­dza­nia tematy poru­szane w poszcze­gól­nych roz­dzia­łach tej książki są ze sobą powią­zane. Pod­czas
lek­tury roz­działu 4, „Rola gra­nic w uzdra­wia­niu wstydu”, dowiesz się, że
gra­nice wpły­wają na zin­ter­na­li­zo­wane opre­sję, prze­moc i uczu­cia. Wątki
opre­sji, prze­mocy i samo­kry­tyki powrócą z kolei w roz­dziale 8,
„Odwsty­dza­nie przy­krych uczuć”. Wszyst­kie te tematy są połą­czone.
Nacho­dzą na sie­bie i są nie­ro­ze­rwalne.


Możesz się więc zasta­na­wiać, po co roz­dzie­lam je pomię­dzy roz­działy.
Robię to, ponie­waż mamy natu­ralną skłon­ność do myśle­nia o sobie i uzdra­wia­niu w taki wła­śnie usys­te­ma­ty­zo­wany spo­sób. Każdy roz­dział to
inne drzwi pro­wa­dzące do domu odwsty­dza­nia.


Wstyd izo­luje nas od innych oraz od róż­nych czę­ści nas samych.
Odwsty­dza­nie zaczyna spla­tać je ze sobą na nowo, a my zysku­jemy
zro­zu­mie­nie, jak wszystko jest ze sobą powią­zane, i odzysku­jemy poczu­cie
pełni. Dostrze­gamy też, w jaki spo­sób pry­zmat wstydu rzuca świa­tło na
różne aspekty roz­woju oso­bi­stego i uzdra­wia­nia, wcze­śniej nie­wy­raźne.
Nada­łem tej książce taką struk­turę rów­nież po to, by każdy kolejny
roz­dział mógł bazo­wać na poprzed­nich.


Zaproszenie do samopoznania


Bio­rąc pod uwagę liczne wymiary wstydu, pomocne może się oka­zać
sku­pie­nie na wspól­nym oddzia­ły­wa­niu zawsty­dza­nia i kry­tyki.




  Ćwi­cze­nie


  Weź dłu­go­pis i kartkę papieru albo notes i zapisz odpo­wie­dzi na poniż­sze
pyta­nia.


  
    	Przy­po­mnij sobie sytu­ację, w któ­rej ktoś cię skry­ty­ko­wał. Jak
zare­ago­wa­łeś? Czy przy­ją­łeś tę kry­tykę? Czy mogłeś się z nią nie
zgo­dzić i obro­nić się bez­po­śred­nio (nie dałeś się ponieść furii, ale
byłeś sta­now­czy i pre­cy­zyjny)?

    	Czy masz świa­do­mość swo­ich zra­nio­nych uczuć, gdy ktoś cię kry­ty­kuje?
Czy trak­tu­jesz ten ból poważ­nie? Czy sły­szysz wewnętrzny głos, który
mówi coś w rodzaju: „Auć, to boli”, żebyś mógł następ­nie zająć się
raną?

    	Czy jesteś świa­domy tego, że kry­tyka – to, co ludzie nazy­wają naszym
„wewnętrz­nym kry­ty­kiem” – żyje w twoim wnę­trzu?

    	Czy odpo­wia­dasz temu wewnętrz­nemu kry­ty­kowi i się bro­nisz,
przy­naj­mniej od czasu do czasu? Jeżeli tak, opisz, co sobie mówisz.

    	Czy twoim stan­dar­do­wym spo­so­bem myśle­nia jest prze­ko­na­nie, że musisz
się zmie­nić, popra­wić, napra­wić, a nawet „uzdro­wić”?

    	Jak myślisz, w jakim punk­cie się znaj­du­jesz? Czy masz
zin­ter­na­li­zo­wa­nego świadka zawsty­dza­ją­cego, czy może
odwsty­dza­ją­cego?

  





Odwsty­dza­jący świa­dek reaguje, potrafi się jasno bro­nić i wyra­żać
odmienne zda­nie, a także zauważa każdą ranę, więc możemy się nią zająć.
Odwsty­dza­jący świa­dek wie, jak się czu­jemy. A co robi świa­dek
zawsty­dza­jący? Nie zapew­nia żad­nej bariery, więc kry­tyka tra­fia pro­sto w nas. Albo wie­rzymy w jej treść („To prawda, nakryli mnie”), albo czu­jemy
się jej ofiarą, ponie­waż nie bro­nimy się we wła­ściwy, bez­po­średni
spo­sób, a może nawet nie zauwa­żamy, że wyda­rzyło się coś, co nas
zra­niło. Świa­dek zawsty­dza­jący trak­tuje nasze uczu­cia jak coś, co należy
napra­wić.


Być może czu­jesz się przy­gnę­biony tym, że zosta­łeś zawsty­dzony, a nawet
się tego wsty­dzisz. Pro­ces odwsty­dza­nia wydaje się przy­tła­cza­jący. Ale
warto zastą­pić zin­ter­na­li­zo­wa­nego świadka zawsty­dza­ją­cego świad­kiem
peł­nym miło­ści i współ­czu­cia, wejść na ścieżkę miło­ści wła­snej i samo­po­zna­nia oraz ponow­nie odna­leźć drogę swo­jego serca. W ostat­nim
roz­dziale będziesz miał oka­zję połą­czyć wszystko, czego się nauczysz, i zostać odwsty­dza­ją­cym świad­kiem dla całego świata.


Wprowadzenie do błogosławieństw odwstydzania


Do korzy­ści pły­ną­cych z odwsty­dza­nia należy roz­wój umie­jęt­no­ści
dostrze­ga­nia (sza­cunku), utoż­sa­mia­nia się (odno­sze­nia się do prze­żyć
innych) i wiary (wiary rady­kal­nej). Umie­jęt­no­ści te ogrom­nie poma­gają
każ­demu, kto czuje złość bądź przy­gnę­bie­nie, zmaga się z nało­gami lub ma
skłon­ność do powie­la­nia bole­snych wzor­ców w rela­cjach – a wstyd te
wszyst­kie ten­den­cje nasila. Co wię­cej, wstyd nisz­czy nasze zaufa­nie do
samych sie­bie, wiarę w sie­bie i miłość wła­sną. Umie­jęt­no­ści pły­nące z odwsty­dza­nia wła­śnie to zaufa­nie do samego sie­bie budują, zwięk­szają też
wiarę we wła­sne moż­li­wo­ści i miłość do samych sie­bie.


Tak jak więk­szość osób, być może postrze­gasz odwsty­dza­nie jako usu­wa­nie
albo wyci­sza­nie bole­snych uczuć. Ale w rze­czy­wi­sto­ści jest to odnowa.
Zdej­mu­jemy z sie­bie wstyd, żeby uwol­nić ukryte czę­ści sie­bie. Jak to
ujął jeden z obser­wu­ją­cych mnie na Face­bo­oku: „Odwsty­dza­nie to
wyba­wie­nie naszego auten­tycz­nego ja. Jakież to krze­piące i opty­mi­styczne!”.


Jak to działa? Odwsty­dza­nie ozna­cza obser­wo­wa­nie czy­ichś prze­żyć z sza­cun­kiem, co je depa­to­lo­gi­zuje. Zamiast kogoś
dia­gno­zo­wać i uprzed­mio­ta­wiać, potwier­dza czło­wie­czeń­stwo i pod­mio­to­wość
danej osoby.


Odwsty­dza­nie umoż­li­wia utoż­sa­mia­nie się z drugą osobą, ponie­waż ozna­cza bycie czu­ją­cym
świad­kiem. Kiedy ktoś doświad­cza współ­czu­cia i empa­tii osoby słu­cha­ją­cej
go z ser­cem, inter­na­li­zuje poczu­cie, że jest ważny, a to z kolei
neu­tra­li­zuje prze­sła­nie wstydu mówiące, że się nie liczy.


Odwsty­dza­nie ozna­cza bycie świad­kiem z abso­lutną, rady­kalną wiarą w daną osobę. Tego rodzaju wiara wzmac­nia
zaufa­nie do sie­bie tej osoby, pod­czas gdy wstyd pro­wa­dzi do
inter­na­li­za­cji prze­ko­na­nia, że nie może sobie ona ufać i potrze­buje
zewnętrz­nych auto­ry­te­tów, by powie­działy jej, kim jest, czego potrze­buje
oraz co ma czuć i jak się zacho­wy­wać.


Zagłębmy się nieco w te kon­cep­cje.


Sza­cu­nek ozna­cza dokład­niej­sze docie­ka­nie, jak wygląda czy­jeś
doświad­cze­nie. Czę­sto ma postać przy­glą­da­nia się doświad­cze­nieniom
soma­tycz­nym, ale może też odno­sić się do doświad­cze­nia ciała w ruchu, do
jego postawy (co nazy­wamy mową ciała), doświad­cze­nia wzro­ko­wego (co dana
osoba widzi, co pamięta i co sobie wyobraża) i dia­logu zacho­dzą­cego w cudzej gło­wie (czę­sto będą­cego wewnętrzną samo­kry­tyką). Pod­czas sesji
zadaję szcze­gó­łowe pyta­nia na temat tych prze­żyć. Dana osoba znaj­duje
się wtedy w roli pod­miotu, a nie przed­miotu, pato­lo­gii czy cze­goś, co
trzeba napra­wić, a to zmniej­sza wpływ wstydu. Z tej książki czy­tel­nicy
nauczą się sza­no­wać samych sie­bie.


Utoż­sa­mia­nie się to pełne współ­czu­cia zgłę­bia­nie uczuć dru­giej
osoby. Zwłasz­cza kiedy pytamy, jak zare­ago­wała na doznane krzywdy,
zanie­dba­nie czy brak sza­cunku, nie­mal natych­miast prze­ko­nuje się, że
jest ważna. Kiedy jakaś osoba cierpi i nikt nie reaguje empa­tią,
współ­czu­ciem ani jej nie broni, doświad­cze­nie mówi jej, że się nie
liczy. Poczu­cie bycia waż­nym zosta­nie odno­wione, gdy ktoś zacznie
docie­kać ze współ­czu­ciem i empa­tią, co czuła, gdy została skrzyw­dzona.
Jeżeli nie masz kogoś, kto mógłby ode­grać dla cie­bie taką rolę, zrób to
sam dla sie­bie. Poczu­cie bycia waż­nym może zostać odno­wione rów­nież
wtedy, gdy sami będziemy dla sie­bie współ­czu­ją­cym świad­kiem i zaczniemy
zgłę­biać wła­sne prze­ży­cia.


O rady­kal­nej wie­rze mówimy wtedy, gdy wie­rzymy danej oso­bie i w nią.
To ozna­cza, że wie­rzymy, iż ma ona odpo­wiedź na swoje trud­no­ści i wie,
jakiego lekar­stwa potrze­buje na swoje dole­gli­wo­ści. Kiedy zada­jemy jej
pyta­nia z tą wiarą, doznaje nagłego oświe­ce­nia i ma trafne
spo­strze­że­nia. To poka­zuje, jaki kie­ru­nek obie­rze jej zdro­wie­nie, i przy­wraca jej wewnętrzny auto­ry­tet oraz zaufa­nie do samej sie­bie. Dzięki
temu może zre­zy­gno­wać z pro­jek­cji auto­ry­tetu na innych, do czego w prze­szło­ści dopro­wa­dził ją wstydu.


W każ­dym z kolej­nych roz­dzia­łów zoba­czysz, jak uży­wam tych umie­jęt­no­ści
w prak­tyce pod­czas pracy nad odwsty­dza­niem innych.


Pamię­tasz, jak pisa­łem, że doko­nu­jemy odwsty­dza­nia, by odkryć
prze­sło­nięte przez wstyd czę­ści samych sie­bie? Można także powie­dzieć,
że zawsty­dzone czę­ści nas kryją się w cie­niu, jak też już wcze­śniej
wspo­mnia­łem. Cień w uję­ciu jun­gow­skim składa się
z tych wszyst­kich naszych cech, do któ­rych nie chcemy się przy­znać. To
ta część nas, która jest odcięta od naszego zasad­ni­czego spo­sobu
postrze­ga­nia sie­bie, ponie­waż domi­nu­jąca per­spek­tywa naszej kul­tury
uznaje tę część za nie­godną, nie­ak­cep­to­walną, nie­do­pusz­czalną bądź
nie­mo­ralną – a zatem przy­no­szącą wstyd. Cechy te są postrze­gane jako
nega­tywne, jak złość, nie­na­wiść czy zazdrość. Mogą się też jawić jako
pozor­nie pozy­tywne, na przy­kład jako duma z sie­bie albo wiara we wła­sny
geniusz. Więk­szość ludzi w naszej kul­tu­rze nie uważa się za pięk­nych,
zatem piękno kryje się w cie­niu. Każda wyjąt­kowa cecha zazwy­czaj się w nim kryje.


Spy­cha­nie tych cech w cień zawsze jest formą tłu­mie­nia albo opre­sji. I żeby nie było wąt­pli­wo­ści: tłu­mie­nie oraz opre­sja to akty prze­mocy.
Prze­kra­czają nasze gra­nice. Wstyd poja­wia się wtedy, kiedy ludzie, grupy
bądź insty­tu­cje zaprze­czają ist­nie­niu prze­mocy, uznają tłu­mie­nie jakichś
cech za słuszne albo wma­wiają ci, że coś jest z tobą nie tak i musisz
napra­wić daną cechę lub się jej pozbyć, niczym koń­czyny toczo­nej
gan­greną.


Oto głęb­szy sens łącze­nia cie­nia ze wsty­dem: naszym zada­niem w pro­ce­sie
uzdra­wia­nia jest wycią­gnię­cie cie­nia na świa­tło dzienne. Ozna­cza to, że
musimy uznać go i zin­te­gro­wać, żeby uczy­nił nad peł­niej­szymi.
Odwsty­dza­nie to praca z cie­niem.


Uzdra­wia­nie wstydu – które nazy­wam odwsty­dza­niem – to coś wię­cej niż
tylko uod­par­nia­nie się na to uczu­cie albo nie­od­czu­wa­nie go zupeł­nie.
Odwsty­dza­nie odku­puje zawsty­dzone cechy. Jeżeli ich nie uznamy i nie
zin­te­gru­jemy, pozo­sta­niemy odcięci od naszego auten­tycz­nego ja, od
naszej mocy, naszych darów i naszej ścieżki życio­wej.


Mógł­bym zapeł­nić kolejne sto stron, wymie­nia­jąc korzy­ści pły­nące z odwsty­dzo­nego życia, ale sedno jest jasne: wstyd krzyw­dzi. Dzieli nas na
czę­ści. Pato­lo­gi­zuje to, co piękne i praw­dziwe. Odwsty­dza­nie to nie
tylko brak bólu. To prze­strzeń, wol­ność i odwaga. Kiedy uprzed­nio
zawsty­dzona część cie­bie staje się odwsty­dzona, nie tylko wycho­dzi na
świa­tło dzienne, ale roz­kwita.


Przy­swój, pro­szę, nastę­pu­jący frag­ment wier­sza Gal­waya Kin­nella pod
tytu­łem Święty Fran­ci­szek i świ­nia:


Pąk

sym­bo­li­zuje wszyst­kie rze­czy,

nawet te, które nie kwitną,

gdyż wszystko roz­kwita, od wewnątrz, samo­bło­go­sła­wień­stwem;

cho­ciaż cza­sami trzeba rze­czy

na nowo przy­po­mnieć o jej uroku,

poło­żyć jej dłoń na czole

kwiatu

i ponow­nie powie­dzieć jej sło­wami i doty­kiem,

że jest uro­cza,

aż znowu roz­kwit­nie od wewnątrz, samo­bło­go­sła­wień­stwem.


Kiedy się odwsty­dzamy, ponow­nie uczymy cenne, uzdro­wione czę­ści sie­bie,
że są cudowne. Kiedy sobie bło­go­sła­wimy, roz­kwi­tamy.
  
Rozdział 2. Stawanie się odwstydzającym świadkiem dla siebie i innych


Roz­dział 2


Sta­wa­nie się odwsty­dza­ją­cym świad­kiem dla sie­bie i innych


Sie­działa przy obie­dzie z rodzi­cami, ale nie jadła nic oprócz bulionu i sor­betu. Była nie­do­ży­wiona i wychu­dzona. Nie­dawno dwa razy wylą­do­wała w szpi­talu po tym, jak zemdlała pod­czas tre­ningu na siłowni.


Rodzice widzieli w niej ładną młodą kobietę, swoją piękną córkę. Nie
mieli poję­cia, że są świad­kami jej prze­mocy wobec ciała. Nie zaprze­czali
ani nie lek­ce­wa­żyli celowo cichej, bole­snej histo­rii opo­wia­da­nej przez
córkę; tkwili po pro­stu w nie­wie­dzy, nie byli podli.


Mimo wszystko ich zacho­wa­nie prze­ka­zy­wało jasną wia­do­mość: „Wszystko w porządku. Sie­dzisz tu słaba i cier­pisz, ale nie wywo­łuje to w nas
współ­czu­cia ani tro­ski. Pro­simy, na­dal ukry­waj swoje auten­tyczne ja,
swoje bole­sne doświad­cze­nie, swoją prawdę za byciem «chudą i ładną»”.


Nie zamie­rzali zawsty­dzać swo­jej córki; ich inten­cją było otu­le­nie jej
kocha­ją­cym spoj­rze­niem. Nie­mniej jed­nak ich „nie­win­ność” spra­wiła, że
córka czuła się osa­mot­niona i wie­rzyła, iż podzie­le­nie się z nimi głę­bią
bólu i nie­na­wi­ści do sie­bie byłoby z jej strony nie­wła­ściwe; co gor­sza,
była prze­ko­nana, że coś musi z nią być nie tak, skoro ma w sobie taką
głę­bię.


Żyjemy w świe­cie peł­nym świad­ków – nie tylko prze­mocy, ale też prze­pływu
infor­ma­cji pomię­dzy cia­łem i umy­słem, który trwa przez całe dnie,
tygo­dnie, lata i poko­le­nia po tym, gdy do niej doszło. Nie­któ­rzy
świad­ko­wie sprzy­mie­rzają się z bez­li­to­snym napast­ni­kiem, jak moja matka,
która lek­ce­wa­żyła i wypie­rała znę­ca­nie się ojca nade mną i moim bra­tem.
Ist­nieją rów­nież świad­ko­wie, któ­rych mil­cze­nie komu­ni­kuje współ­udział w samo­oka­le­cza­niu się innej osoby, jak w powyż­szej histo­rii.


Wstyd powstaje albo nasila się wtedy, gdy jakaś osoba dzieli się
oso­bi­stymi szcze­gó­łami swo­jego doświad­cze­nia ze świad­kiem, a ten udziela
nie­pro­szo­nych rad, lek­ce­waży jej uczu­cia albo twier­dzi, że są
nie­wła­ściwe, zaprze­cza, że coś takiego się wyda­rzyło, nie kon­cen­truje
się na oso­bie mówią­cej, zachęca ją, żeby współ­czuła sprawcy jej krzywdy,
igno­ruje ją, zmie­nia temat albo ją obwi­nia. To świa­dek zawsty­dza­jący.


Ist­nieją rów­nież świad­ko­wie, któ­rzy potra­fią stwo­rzyć prze­strzeń dla
osoby mówią­cej, w danej chwili bądź póź­niej, prze­ja­wia­jący cie­ka­wość,
sza­cu­nek i współ­czu­cie. To świad­ko­wie uzdra­wia­jący. Bycie czu­łym
świad­kiem zaczyna się od pod­sta­wo­wej inten­cji: „Chcę wie­dzieć, jak to
jest być tobą”. Wymaga to szcze­rego zain­te­re­so­wa­nia się tym, czego dana
osoba fak­tycz­nie doświad­czyła. Musimy się dowie­dzieć, co czuje w ciele,
co by powie­działa albo zro­biła, gdyby była w sta­nie, i jaki dia­log
wewnętrzny towa­rzy­szy jej w odnie­sie­niu do tego, czym się z nami dzieli.
Docie­kać tego można w każ­dej chwili, co zna­czy, że uzdro­wie­nie rów­nież
może zajść w każ­dej chwili. Możemy być wolni. Możemy zostać odwsty­dzeni.
I możemy odwsty­dzać innych.


Uzdra­wia­jący świa­dek robi cztery rze­czy:



  	Przy­znaje, że coś się wyda­rzyło: „Widzę/czuję/sły­szę/dostrze­gam”
krzywdę, raniące wyda­rze­nie.

  	Oka­zuje empa­tię: „Czuję empa­tię i współ­czu­cie wobec zazna­nej przez
cie­bie krzywdy”.

  	Wyraża wspar­cie dla oporu osoby mówią­cej albo staje w jej obro­nie:
„Nie zasłu­ży­łeś na to. Masz prawo się zło­ścić”.

  	Rady­kal­nie wie­rzy rela­cji danej osoby i w natu­ralne wska­zówki
wysy­łane przez jej orga­nizm, by mogło zajść uzdro­wie­nie: „Wie­rzę ci;
wie­rzę w cie­bie”.




Podstawy odwstydzania


Sta­wa­nie się odwsty­dza­ją­cym świad­kiem wymaga zmiany para­dyg­matu.
Ame­ry­kań­ska kul­tura głów­nego nurtu jest prze­sy­cona para­dyg­ma­tem
alo­pa­tycz­nym. Jego prze­sła­nie brzmi: „Kiedy coś ci dolega, jest obja­wem
cho­roby, którą trzeba wyle­czyć, a wtedy lepiej się poczu­jesz”. Na
przy­kład: „Boli mnie głowa”. Odpo­wiedź para­dyg­matu alo­pa­tycz­nego w takiej sytu­acji to: „Weź tabletkę”. „Jestem zły”. Odpo­wiedź para­dyg­matu
alo­pa­tycz­nego: „Pome­dy­tuj i pood­dy­chaj głę­boko”. A co w przy­padku, gdy
ktoś mówi: „Mam depre­sję”? „Myśl pozy­tyw­nie i bierz anty­de­pre­santy”. I wszyst­kie te odpo­wie­dzi są w porządku. Uwa­żam, że ludzie powinni
otrzy­my­wać pomoc, jakiej potrze­bują. Nato­miast istotne jest to, że to
prze­wa­ża­jący spo­sób myśle­nia o wszyst­kim. Jest tak mocno wbu­do­wany w nasze prze­ko­na­nia na temat zdro­wia i dobro­stanu, że odwo­łu­jemy się do
niego auto­ma­tycz­nie. W dodatku trak­tuje tak ludzi nie tylko prze­mysł
far­ma­ceu­tyczny, ale i medy­cyna alter­na­tywna.


Musimy uwol­nić się od tego auto­ma­tycz­nego prze­ko­na­nia i przy­jąć główne
prze­sła­nie nie­zbędne do sta­nia się świad­kiem odwsty­dza­ją­cym, które mówi:
„Objawy to posłańcy nio­sący infor­ma­cje”. Nie o tym, co jest nie tak, ale
o kie­runku, jaki chce obrać twoje życie, i o kro­kach, jakie masz
wyko­nać, żeby stać się praw­dziw­szym sobą. W takim przy­padku, zamiast
okra­jać się i odrzu­cać pewne czę­ści sie­bie, sta­jesz się bar­dziej sobą,
sta­jesz się peł­niej­szy.


Kon­wen­cjo­nalne para­dyg­maty są zwią­zane z pew­nym ide­ałem zdro­wia. Mówią:
„Tem­pe­ra­tura ludz­kiego ciała powinna wyno­sić pomię­dzy 36,5 a 37,5°C.
Niż­sze i wyż­sze war­to­ści są nie­pra­wi­dłowe i należy je leczyć”. W rze­czy­wi­sto­ści gorączka to przy­kład na mądrość ciała: sta­nowi część
odpo­wie­dzi immu­no­lo­gicz­nej i ma zabi­jać zarazki. Nato­miast w para­dyg­ma­cie alo­pa­tycz­nym jest pato­lo­gi­zo­wana. Nikt się nie zasta­na­wia,
czy normy są pra­wi­dłowe ani jaki jest kon­tekst. Poszu­ku­jemy rów­no­wagi,
har­mo­nii, swo­body i kom­fortu, bar­dzo czę­sto kosz­tem wła­snej pełni.
Zabi­jamy posłańca, który nie­zmien­nie pró­buje zakłó­cić sta­tus quo – nasze
sta­tus quo. Ale, jak wiemy, obrona i przy­wra­ca­nie sta­tus quo na dłuż­szą
metę się nie udaje, nie­za­leż­nie od tego, czy cho­dzi o poje­dyn­czego
czło­wieka, spo­łecz­ność, czy domi­nu­jącą kul­turę jakie­goś narodu. Jeżeli
zbyt długo nale­gamy na przy­wró­ce­nie sta­tus quo, two­rzymy pew­nego rodzaju
wewnętrzny ustrój tota­li­tarny i doświad­czamy swo­ich obja­wów jako aktów
ter­ro­ry­stycz­nych.


Kon­wen­cjo­nalne para­dyg­maty wyzna­czają rów­nież normy dla zakresu
dopusz­czal­nych emo­cji, a te z nich, które znaj­dują się poza sym­bo­licz­nym
zakre­sem 36,5–37,5°C, rów­nież są pato­lo­gi­zo­wane. Jak choćby złość.


Przy­kła­dowo, pewien klient powie­dział mi kie­dyś: „Boję się, że przez
złość stracę pracę”.


Kiedy dokład­niej naświe­tlił sytu­ację, zda­łem sobie sprawę z tego, że
jego szef jest dup­kiem. „Okej – powie­dzia­łem. – Co jesz­cze możesz zro­bić
z tą zło­ścią? Musisz ją uznać za swoją. Już teraz jest czę­ścią cie­bie”.
Ni­gdy nie powie­dział­bym: „Nie masz prawa tak się czuć”. Jego szef był
palan­tem, a mój klient miał prawo się zło­ścić. Złość jest jak gorączka
pró­bu­jąca chro­nić cię przed inwa­zją zaraz­ków.


Nie twier­dzę, że kto­kol­wiek ma prawo być okrutny albo agre­sywny, bo się
zło­ści. Jeżeli zło­ści się ktoś, na kim mi zależy, mam prawo powie­dzieć:
„Nie czuję się bez­piecz­nie, kiedy jesteś zły. Co z tym zro­bimy?”.


Para­dyg­mat odwsty­dza­jący nie jest zwią­zany z żad­nym ide­ałem zdro­wia.
Pozwól, że to pod­kre­ślę: jeśli jesteś chory, powi­nie­neś zgło­sić się do
leka­rza. Sam wie­rzę w opiekę zdro­wotną i z niej korzy­stam. Potrze­bu­jemy
pomocy w zła­go­dze­niu obja­wów i cier­pie­nia. Cza­sami bez wspar­cia
anty­de­pre­san­tów czy che­mio­te­ra­pii można umrzeć. Nie wyra­żam też braku
współ­czu­cia. Jeżeli odczu­wasz cier­pie­nie fizyczne, mam nadzieję, że się
zmniej­szy albo znik­nie.


Jed­no­cze­śnie wie­rzę, że odwsty­dza­nie może być czę­ścią roz­wią­za­nia. Raz
po raz zauwa­żam, że objawy to rów­nież posłańcy. Kiedy już otrzy­masz
wia­do­mość, odjeż­dżają niczym zapra­co­wany kurier rowe­rowy. Jeżeli nie
otwo­rzysz mu drzwi albo nie pod­pi­szesz potwier­dze­nia odbioru, będzie
wra­cać. Zatem warto łączyć odwsty­dza­nie z podej­ściem medycz­nym. Skoro
objaw jest posłań­cem, to wysłu­cha­nie wia­do­mo­ści i zin­te­gro­wa­nie jej może
nie tylko doraź­nie łago­dzić objawy, ale też dopro­wa­dzić do zwięk­sze­nia
miło­ści do sie­bie, bli­sko­ści z innymi oraz podą­ża­nia ścieżką życiową,
która jest praw­dzi­wie nasza.


Trudno wpro­wa­dzić tę zmianę para­dyg­matu. Dosko­nale to rozu­miem. Wymaga
to nie­ustan­nego zaan­ga­żo­wa­nia w zauwa­ża­nie róż­nych rze­czy i ukła­da­nie
sobie ich w gło­wie na nowo. Ale nie martw się. Jeżeli posta­no­wisz
przy­jąć ten nowy para­dyg­mat, książka ta – wraz z two­imi wysił­kami –
popro­wa­dzi cię ku zmia­nie, aż w końcu zaczniesz ina­czej patrzeć na
świat.


Przyj­rzyjmy się, jak się obja­wia nie­po­sia­da­nie ide­ału zdro­wia. Jak
reaguję, kiedy klient mówi mi: „Wszyst­kich oce­niam”? Dla mnie bycie
„oce­nia­ją­cym” nie jest ani dobre, ani złe, nato­miast mnie cie­kawi,
ponie­waż zgod­nie z para­dyg­ma­tem odwsty­dza­ją­cym uwa­żam, że zacho­wa­nie
oce­nia­jące to posła­niec nio­sący inte­li­gentną wia­do­mość. I chcę ją
usły­szeć! Odwsty­dza­nie to pro­ces badaw­czy. W przy­padku wielu osób, które
kry­ty­kują swoje oce­nia­jące zacho­wa­nia, ukryte prze­sła­nie brzmi:
„Wyraź­nie sta­waj w obro­nie tego, co myślisz i czu­jesz. Doko­nuj
zde­cy­do­wa­nych i otwar­tych ocen. Uznaj swoją zdol­ność do roze­zna­nia się w sytu­acji”. Nie brzmi: „Jeżeli nie możesz powie­dzieć nic miłego, w ogóle
nic nie mów”.


Możesz się zasta­na­wiać, czy odwsty­dza­nie ozna­cza zatem robie­nie złych
rze­czy bez wyrzu­tów sumie­nia. Nie, by­naj­mniej. Mimo to sto­suję pro­ces
odwsty­dza­nia rów­nież w sto­sunku do osób zma­ga­ją­cych się z naprawdę
szko­dli­wymi zacho­wa­niami, jak choćby sto­so­wa­niem prze­mocy wobec dzieci.
Przy­kła­dowo, klient powie­dział mi kie­dyś, że potrze­buje pomocy, ponie­waż
bije swoje dziecko. (Jeżeli dziecko znaj­duje się w nie­bez­pie­czeń­stwie,
należy także wezwać odpo­wied­nie służby).


Naj­pierw powie­dzia­łem:


– Jeżeli chcesz krzyw­dzić swoje dziecko, to na razie trzy­maj je z daleka
od sie­bie. – Pro­ces odwsty­dza­nia ni­gdy nie powi­nien poprze­dzać kro­ków
mają­cych na celu ochronę bez­bron­nych. Jed­no­cze­śnie igno­ro­wa­nie prośby
klienta o pomoc rów­nież byłoby zanie­dba­niem, ponie­waż w mroku wstydu
złość rodzica będzie się tylko zaogniać i wzma­gać.


Następ­nie zapy­ta­łem:


– Jak to wygląda, gdy krzyw­dzisz swoje dziecko?


– Złosz­czę się i daję córce klapsa.


– Możesz mi poka­zać rękę, któ­rej uży­wasz? – popro­si­łem, ponie­waż
wia­do­mość czę­sto wyraża się soma­tycz­nie, w tym przy­padku poprzez ruch
ciała. – Chcę wie­dzieć, co robisz. W tej chwili córka jest bez­pieczna.
Nie ma jej z nami w gabi­ne­cie. Co robi twoja ręka?


– Tracę kon­trolę!


– Utrać ją teraz na chwilę.


W cza­sie pro­cesu odwsty­dza­nia dowia­duję się, że osoba, która traci
kon­trolę pod­czas kon­taktu z dziec­kiem, w pracy przez cały dzień sama
jest kon­tro­lo­wana. W domu w końcu odzy­skuje wol­ność.


Popro­si­łem więc klienta o opi­sa­nie, w jaki spo­sób praca go kon­tro­luje.
Może jest tele­mar­ke­te­rem i musi tkwić przy tele­fo­nie albo ope­ruje
dźwi­giem i nie może pójść do ubi­ka­cji czy zjeść dru­giego śnia­da­nia, gdy
ciało tego potrze­buje. Musi się więc uwol­nić w pracy, ale zamiast tego
pró­buje to zro­bić w domu poprzez szko­dliwe zacho­wa­nia.


– Musimy zna­leźć dla cie­bie spo­soby na odzy­ska­nie momen­tów wol­no­ści w ciągu całego dnia – powie­dzia­łem. – Potrzeba uwol­nie­nia się jest
inte­li­gentna. W tej bez­piecz­nej prze­strzeni musimy poznać rękę, która
bije twoje dziecko. Nie poświę­cimy zbyt dużo czasu na roz­wa­ża­nie, czego
chciał­byś od swo­jej ręki, bo wtedy nie poznamy inte­li­gent­nego prze­sła­nia
two­jego ciała.


Mój ojciec prze­pra­co­wał całe życie w rodzin­nej fir­mie jako bro­ker
ubez­pie­cze­niowy. Nie­na­wi­dził tego. Gdy tylko sta­wał na czer­wo­nym
świe­tle, ogar­niała go ślepa furia. Kiedy opo­wie­dzia­łem o tym swo­jemu
tera­peu­cie, odrzekł: „Twój ojciec cze­kał na czer­wo­nym przez całe życie.
Sie­dział na świa­tłach przez czter­dzie­ści lat. Powi­nien był je
zlek­ce­wa­żyć”. Była to oczy­wi­ście prze­no­śnia. Ojciec powi­nien był
stwo­rzyć w swoim życiu wię­cej oka­zji do ruchu i wol­no­ści.


To święta prawda. Cza­sami gdy sam czuję przy­pływ zło­ści, orien­tuję się,
że nie mogłem podą­żać za naj­głę­biej skry­wa­nymi impul­sami bądź potrze­bami
albo kie­ro­wać życia w odpo­wied­nią stronę.


Następ­nie omó­wimy, jak zawsty­dzana jest w naszej kul­tu­rze cho­roba. Osoby
chore czę­sto potrze­bują opieki, leków, róż­nych urzą­dzeń bądź pew­nych
rodza­jów tera­pii. I ta uza­sad­niona potrzeba czę­sto jest zawsty­dzana. Za
przy­kład weźmy moją pacjentkę cier­piącą na astmę, która czę­sto w cza­sie
naszych sesji wycho­dziła do łazienki.


W końcu ją o to zapy­ta­łem, a ona odpo­wie­działa:


– Wycho­dzę do łazienki, żeby użyć inha­la­tora, bo wsty­dzę się to robić
przy ludziach.


Skoro więc wspo­mniała o wsty­dzie przy oka­zji mówie­nia o inha­la­to­rze,
wyra­zi­łem cie­ka­wość, żeby roz­po­cząć pro­ces odwsty­dza­nia.


– Możesz go wyjąć? – popro­si­łem. – Przyj­rzyjmy mu się razem. Bądźmy
świad­kami jego uży­cia. Jak się z nim czu­jesz? Co się dzieje, kiedy
wkła­dasz go do ust? Jak to jest?


Do oczu napły­nęły jej łzy.


– Mia­łam astmę już w dzie­ciń­stwie. Rodzice wysłali mnie do szkoły w górach, gdzie powie­trze miało być inne. Przez jakiś czas miesz­ka­łam z daleka od rodziny i inha­la­tor był moim jedy­nym przy­ja­cie­lem.


Gdy­bym zamiast tego zasu­ge­ro­wał poszu­ka­nie leków, które mogłyby zastą­pić
inha­la­tor, to prze­sła­nie doty­czące poczu­cia samot­no­ści i izo­la­cji nie
wypły­nę­łoby na powierzch­nię. Nato­miast moją inten­cją było to, żeby
klientka swo­bod­niej się poczuła z jego uży­wa­niem, więc powie­dzia­łem:


– To twój przy­ja­ciel. Pomaga ci oddy­chać. I tak go wła­śnie trak­tuj. To
nic złego.


Wiele osób wsty­dzi się koniecz­no­ści zaży­wa­nia leków czy uży­wa­nia
inha­la­tora. Jeżeli mają na przy­kład nega­tywne, zawsty­dza­jące prze­ko­na­nia
doty­czące przyj­mo­wa­nia anty­de­pre­san­tów, to za każ­dym razem oprócz
tabletki z sub­stan­cją neu­ro­che­miczną prze­ły­kają też dawkę wstydu. To jak
powta­rza­nie szko­dli­wej man­try. Jeżeli musisz iść do den­ty­sty usu­nąć ząb
albo potrze­bu­jesz che­mio­te­ra­pii, musisz pamię­tasz, że robiąc to, mówisz
życiu „tak”. Mówisz: „Chcę to prze­trwać”, a nie: „Ponio­słem porażkę” czy
„Zasłu­guję na karę”.


Należy odwsty­dzić potrzebę lecze­nia.


W przy­padku mojej klientki astma w dzie­ciń­stwie spo­wo­do­wała, że kobieta
została wysłana daleko od rodziny.


– Myśla­łam, że ode­słano mnie, bo zro­bi­łam coś złego – powie­działa. Jako
osoba doro­sła na­dal się „odsy­łała”, żeby użyć inha­la­tora, kar­miąc to
pier­wotne poczu­cie izo­la­cji. Trauma powta­rzała się wie­lo­krot­nie w krót­kich chwi­lach każ­dego dnia: „Muszę się od cie­bie odda­lić, żeby być
sobą”.


Kiedy stwo­rzy­łem warunki, w któ­rych klientka mogła swo­bod­nie uży­wać
inha­la­tora przy mnie, a w końcu i przy innych, prze­stała doświad­czać
poczu­cia izo­la­cji za każ­dym razem, gdy musiała po niego się­gnąć. Mogła
być sobą bez wycho­dze­nia z pomiesz­cze­nia.


Inna klientka opo­wie­działa mi, że syn nie chce brać żelaza, cho­ciaż ma
lekką ane­mię.


– Usiądź z nim, weź tabletki i wyja­śnij, że pomogą mu stać się
sil­niej­szym – pora­dzi­łem. – Nary­suj­cie razem kilka obraz­ków o tym, co
zna­czy być sil­nym. Daj mu nary­so­wać sym­bol siły na opa­ko­wa­niu leku.
Dzięki temu za każ­dym razem, gdy będzie go brać, pomy­śli: „Będę silny”,
a nie: „Muszę brać leki, ule­gam cze­muś, czemu nie chcę ule­gać”. Takie
pozy­tywne sko­ja­rze­nie pozwala nabrać opty­mi­stycz­nego podej­ścia do
robie­nia rze­czy wspie­ra­ją­cych zdro­wie, a takie podej­ście powin­ni­śmy mieć
wszy­scy.


Inny klient mógłby powie­dzieć: „Myślę o bra­niu anty­de­pre­san­tów, ale mam
to prze­ko­na­nie, że bycie na anty­de­pre­san­tach to coś złego”. Jego ton
mówiłby: „Potrze­buję wspar­cia, żeby pogo­dzić się z zaży­wa­niem
anty­de­pre­san­tów”. Dąży­li­by­śmy zatem do tego, by pomóc mu swo­bod­nie
pod­jąć tę decy­zję. Moim zda­niem anty­de­pre­santy są tak samo natu­ralne jak
rumia­nek. W końcu to ludzie je stwo­rzyli, a sami są czę­ścią natury.


Z dru­giej strony ktoś inny mógłby powie­dzieć: „Od lat biorę
anty­de­pre­santy i ludzie mówią, że już ni­gdy ich nie odsta­wię”.
Zro­zu­miał­bym, że klient potrze­buje mojego wspar­cia w wyja­śnie­niu
psy­chia­trze, iż chciałby ponow­nej oceny, jakich sub­stan­cji i w jakich
daw­kach fak­tycz­nie potrze­buje.


Jako świad­ko­wie odwsty­dza­jący musimy odło­żyć wła­sne uprze­dze­nia na bok.
Moje reak­cje są cał­kiem odmienne od spo­łecz­nych czy poli­tycz­nych
spo­so­bów myśle­nia o fir­mach far­ma­ceu­tycz­nych. Mogę wąt­pić w zapew­nie­nia
poszcze­gól­nych pro­du­cen­tów co do rze­czy­wi­stej sku­tecz­no­ści nie­któ­rych
anty­de­pre­san­tów (i innych leków), ale to zupeł­nie nie ma związku z odwsty­dza­niem dru­giego czło­wieka. Nie­któ­rym te dwie rze­czy się mylą.
Kiedy będziesz pra­co­wać nad wła­snym wsty­dem, usuń te men­talne blo­kady.
Jeżeli potrze­bu­jesz leków, to ich potrze­bu­jesz. Jeśli chcesz być
wege­ta­ria­ni­nem, ale twoje ciało potrze­buje mięsa, żeby dobrze
funk­cjo­no­wać, możesz kie­ro­wać się swoją filo­zo­fią, jed­no­cze­śnie
respek­tu­jąc potrzeby orga­ni­zmu.


Odwsty­dza­nie to pro­ces. Ktoś przed­sta­wia mi swój pro­blem – doty­czący czy
to inha­la­tora, czy to zło­ści, czy może ochoty na lody – a ja razem z nim
zaczy­nam go odwsty­dzać.


Odwstydzanie siebie


Zanim będziesz mógł być odwsty­dza­ją­cym świad­kiem dla innych, musisz
zacząć pro­ces odwsty­dza­nia samego sie­bie. Pro­ces ten nie zacho­dzi dzięki
pozna­niu teo­rii ani obser­wo­wa­niu przy­kła­dów. Klu­czem do wła­snego
odwsty­dze­nia jest doświad­cze­nie. Doświad­cze­nie to sine qua non
odwsty­dza­nia. Obiek­tyw­ność nie ma tu nic do rze­czy.


W ramach samo­po­zna­nia doty­czą­cego swo­ich doznań można sobie zadać takie
pyta­nia: „Jak to jest być mną? Jakie głosy mam w gło­wie? Czy są
kry­tyczne?”.


Jak doświad­czasz bycia sobą? Jak to jest jeść lody? Jak to jest kochać
swoją sym­pa­tię? To subiek­tywne doświad­cze­nie. Wła­śnie ono rzą­dzi
odwsty­dza­niem. Ludzie są pod­mio­tami, nie przed­mio­tami. Zatem
odwsty­dza­nie to prze­ci­wień­stwo bycia uprzed­mio­to­wia­nym.


Kiedy pra­cuję z klien­tem, muszę go poznać. Może ci się wyda­wać, że wiesz
o sobie już wszystko, czego się tylko można dowie­dzieć. Oto rado­sna
nie­spo­dzianka: wcale tak nie jest. Wstyd oddziela nas od naszego
doświad­cze­nia i zakłóca nasze połą­cze­nie z samymi sobą. Oddziela nas od
naszych praw­dzi­wych talen­tów i naszej praw­dzi­wej inte­li­gen­cji. Oddziela
nas od wiary w sie­bie, która jest aktem naj­wyż­szej miło­ści. Kiedy
odwsty­dzasz się poprzez samo­po­zna­nie, dowia­du­jesz się nie­sa­mo­wi­tych
rze­czy.


Wielu moich stu­den­tów nazywa ten pro­ces odważ­nym. I tak jest!
Odwsty­dza­nie to bada­nie swo­jego fak­tycz­nego doświad­cze­nia z odwagą i cie­ka­wo­ścią. Ozna­cza ono rów­nież odkła­da­nie na bok ety­kie­tek, poglą­dów,
teo­rii i opi­nii na temat zagad­nie­nia, któ­remu chcesz się przyj­rzeć.
Ina­czej patrzy się na wszystko przez pry­zmat tych opi­nii – blo­kują one
naszą zdol­ność do roz­szy­fro­wy­wa­nia wia­do­mo­ści zako­do­wa­nych w obja­wach
czy pro­ble­mach.


Roz­waż te dwa zda­nia: „Zauwa­żam, że jestem zły” i „Moim naj­więk­szym
pro­ble­mem jest złość”.


Dru­gie zda­nie to opi­nia – w dodatku pato­lo­gi­zu­jąca – która odcina nas od
cie­ka­wo­ści i wiary w sie­bie. Ktoś kie­dyś napi­sał, że
naj­nie­bez­piecz­niej­sza osoba to ta, która ufa wła­snym doświad­cze­niom.
Nie­bez­pieczna nie w złym sen­sie; po pro­stu sta­nowi zagro­że­nie dla celów
innych, ponie­waż nie da się nią mani­pu­lo­wać. Jest silna, bo sobie ufa.
Para­dyg­mat domi­nu­jący w naszym spo­łe­czeń­stwie – zaj­mu­jący się obja­wami,
zamiast inte­re­so­wać się nie­sio­nymi przez nie wia­do­mo­ściami – odcina nas
od doświad­czeń i spy­cha na grzą­ski grunt inter­pre­ta­cji.


Zanim przej­dziemy do uzy­ski­wa­nia dostępu do wła­snych prze­żyć z per­spek­tywy świadka, muszę nauczyć cię cze­goś o dawa­niu sobie zgody. Tak
jak tera­peuta musi uwa­żać, czy to, co robi w cza­sie sesji, jest wła­ściwe
dla jego klienta, czy nie, tak ty musisz roz­po­znać, czy to, co robisz,
jest dla cie­bie wła­ściwe, czy nie. To kwe­stia zdro­wotna i etyczna.


Kiedy uzy­skasz dostęp do swo­ich prze­żyć i roz­pocz­niesz samo­po­zna­wa­nie,
wyobraź sobie, że pły­niesz rzeką o wielu odno­gach. Odpo­wia­dają one
reak­cjom: „tak”, „nie” i „być może” na każde pyta­nie, które sobie
posta­wisz. „Nie” nie ozna­cza, że rezy­gnu­jesz z pro­cesu, tylko że
pły­niesz inną odnogą dostępu do doświad­cze­nia. Podą­żaj za odpo­wie­dzią
„tak”, „nie” albo „być może” pod­czas każ­dej inter­wen­cji, którą
podej­mu­jesz. W ten spo­sób budu­jemy rela­cję z samymi sobą opartą na
zaufa­niu i upew­niamy się, że wyra­żamy zgodę na samo­po­moc, a tym samym
nie naru­szamy swo­ich wewnętrz­nych gra­nic (co omó­wimy dokład­niej w roz­dziale 3).


Możesz się zasta­na­wiać, skąd masz wie­dzieć, czy odpo­wiedź brzmi: „tak”,
„nie”, czy „być może”. Wie­rzę, że każdy z nas ma wewnętrzną wie­dzę.
Pro­ces odwsty­dza­nia sie­bie udo­sko­nala i wzmac­nia twoją rela­cję z tą
wewnętrzną wie­dzą. Nawią­za­nie łącz­no­ści z nią, wzmoc­nie­nie jej, zaufa­nie
sobie, sta­wa­nie się bar­dziej „nie­bez­piecz­nym” to duże osią­gnię­cie.


Spró­buj powie­dzieć na głos: „Czuję, że to tak naprawdę nie jest dla mnie
odpo­wied­nie”.


Czy to wzbu­dza w tobie nie­po­kój? Jeżeli tak, nie jesteś sam. Wszy­scy
byli­śmy karani – sub­tel­nie bądź dotkli­wie – za wyła­my­wa­nie się z sze­regu
i nie­re­ali­zo­wa­nie pla­nów, jakie mieli wobec nas inni ludzie bądź jakieś
orga­ni­za­cje, czy za odbie­ga­nie od ich wyobra­żeń na temat tego, kim
powin­ni­śmy być, co powin­ni­śmy czuć. Więk­sza wier­ność swo­jej wewnętrz­nej
wie­dzy pomoże ci sza­no­wać wła­sne gra­nice i sta­wiać je innym.


Uzyskiwanie dostępu do doświadczenia


Pamię­tasz, jak mówi­łem, że droga ku odwsty­dze­niu wie­dzie przez
doświad­cze­nie? Teraz opi­szę to dokład­niej.


Dostęp do swo­ich prze­żyć uzy­sku­jemy róż­nymi kana­łami. Nurt psy­cho­lo­gii
zorien­to­wa­nej na pro­ces, zapo­cząt­ko­wany przez Arnolda Min­della, nauczył
mnie poję­cia „kana­łów doświad­cze­nia”, na które skła­dają się dozna­nia
fizyczne, ruch ciała i wewnętrzny dia­log. Bycie świad­kiem dla samego
sie­bie wymaga roz­wi­nię­cia świa­do­mo­ści wła­snych doznań i ruchów. Ta
meta­świa­do­mość pomoże ci je zauwa­żać i zada­wać sobie takie pyta­nia jak:
„W jaki spo­sób czuję to w swoim ciele?” czy „Jaki ruch wyko­nała wła­śnie
moja ręka?”. W poniż­szym omó­wie­niu poszcze­gól­nych kana­łów doświad­cze­nia
doda­łem parę nie­wy­mie­nia­nych przez Arny’ego: głos/dźwięk i wyraz twa­rzy.


Doznania odczuwane w ciele


Jed­nym z aspek­tów ciała jest to, co ludzie nazy­wają doświad­cze­niem
soma­tycz­nym, doświad­cze­niem inte­ro­cep­tyw­nym, doświad­cze­niem
pro­prio­cep­tyw­nym bądź dozna­niem fizycz­nym. Język, jakim się tu
posłu­gu­jemy, jest ważny. Kiedy poja­wia się potrzeba nazwa­nia kon­kret­nych
doznań cie­le­snych, ludzie czę­sto odwo­łują się do emo­cji, nastroju albo
uczuć, takich jak złość, fru­stra­cja czy zmę­cze­nie. Jed­nak do opisu
doznań cie­le­snych musimy uży­wać takich słów jak mro­wie­nie, cie­pło,
ucisk, ból, drę­twie­nie, wibra­cje, ostrość, napię­cie. To doświad­cze­nie
oparte na zmy­słach; doświad­cze­nie bez­po­śred­nie. Doświad­cze­nie
bez­po­śred­nie to doświad­cze­nie odwsty­dzone. To nie kon­cep­cja ani opi­nia
prze­fil­tro­wana przez teo­rię albo ocenę. To nie oznaka cho­roby ani
pato­lo­gii.


Ruchy ciała


Ciało komu­ni­kuje prze­ży­cia mię­dzy innymi w for­mie ruchu: gar­bie­nia
ramion, stu­ka­nia nogą o zie­mię, krę­ce­nia dło­nią, zaci­ska­nia pal­ców.
Jeżeli na to pozwo­lisz, impuls pchnie ciało do ruchu. Stań i daj ciału
poru­szyć tobą. Jeśli będziesz je w tym wspie­rać, możesz się zorien­to­wać,
że się kiwasz, bujasz, machasz rękami… tań­czysz. Możesz wzro­kowo i pro­prio­cep­tyw­nie zauwa­żyć, że wyko­nu­jesz wszyst­kie te ruchy – i inni
też. Możesz nawet zacząć od doświad­cze­nia soma­tycz­nego i dać mu wyra­zić
się jesz­cze głę­biej poprzez poru­sza­nie się wraz z uczu­ciami.


Głos/dźwięk


Rów­nież dźwięk to eks­pre­sja ciała. Ludzki głos zmie­nia się natu­ral­nie w ciągu dnia – robi się ostry, gdy tra­cimy cier­pli­wość, z fru­stra­cji
war­czymy, a kiedy czu­jemy się nie­pew­nie, mówimy ciszej. Roz­ma­wia­jąc o innych, czę­sto zmie­niamy głos, żeby ich naśla­do­wać. Ludzie nie­raz
szep­czą, kiedy nie chcą, żeby ktoś inny ich usły­szał, nawet gdy nikogo
nie ma w pobliżu. Mówią nam w ten spo­sób, że pro­wa­dzą wewnętrzny dia­log
z kimś, kto nie chce być pod­słu­chany. Dźwięk to jeden z kana­łów
umoż­li­wia­ją­cych bycie świad­kiem swo­jego doświad­cze­nia. Może pra­cu­jesz
nad tym, by twój głos zna­czył coś w świe­cie? Wyraźne i dono­śne
arty­ku­ło­wa­nie słów sprawi, że twoje wła­sne uszy to usły­szą.


A może chcesz pra­co­wać nad wewnętrz­nym kry­ty­kiem? Jeżeli zaczniesz
wygła­szać jego zarzuty na głos, twoje uszy to usły­szą; kosteczki w kana­łach słu­cho­wych zaczną drgać i się ruszać. Kiedy powiesz sobie coś
nie­przy­jem­nego na głos, nie­wy­klu­czone, że cię to zaboli. I o to cho­dzi.
Jeżeli nie sły­szysz słów kry­tyki, działa ona jak cicha tru­ci­zna. Ta
pro­sta inter­wen­cja może zadzia­łać znacz­nie szyb­ciej, niż gdy będziesz (w myślach) prze­ko­ny­wać się, że powi­nie­neś poczuć się lepiej.


Wyraz twarzy


Twoja twarz jest czę­ścią ciała i fizycz­nym wyra­zem doświad­cze­nia. Twoja
mimika się zmie­nia, kiedy opo­wia­dasz o pew­nych rze­czach, ponie­waż
sta­nowi cie­le­sną eks­pre­sję two­jego doświad­cze­nia. Cza­sami zapo­mi­namy,
jak dużo nasze twa­rze mówią oto­cze­niu o tym, co czu­jemy, myślimy i komu­ni­ku­jemy – albo chcemy prze­mil­czeć. Pole­cam obser­wo­wa­nie się w lustrze pod­czas opo­wia­da­nia o swoim dniu.


Ludzie iden­ty­fi­kują się głów­nie ze swoją twa­rzą. Pod­czas spo­tka­nia na
Zoo­mie widzę swoją twarz i myślę: „To ja”. Dla­tego to tak potężny kanał
doświad­cze­nia. Zmiana mojego wyrazu twa­rzy wymaga, żebym sam się
zmie­nił, zwłasz­cza jeżeli patrzę na sie­bie albo poka­zuję się dru­giemu
czło­wie­kowi. Mam świadka. Jeśli przez moją twarz prze­biega gry­mas
smutku, kiedy wspo­mi­nam o kole­dze, zauwa­żam, że jestem smutny, zatem
mogę przyj­rzeć się temu z cie­ka­wo­ścią. Stań przed lustrem i wyraź mimiką
gniew, ból, czu­łość. Być może zauwa­żysz, że te emo­cje zaczy­nają poja­wiać
się w twoim ciele jako doświad­cze­nie soma­tyczne. Kul­tury ple­mienne
czę­sto noszą praw­dziwe maski, które są prze­ja­wem mocy miny, jaką nosimy.


Dialog wewnętrzny


Tak jak dozna­nia odczu­wane w ciele, tak i dia­log wewnętrzny roz­brzmiewa
wewnątrz nas. Nie widzimy go, a cza­sami nawet nie sły­szymy, dopóki się
na nim nie sku­pimy. Żeby­śmy zatem mogli być jego świad­kami, musimy nadać
mu moż­liwą do dostrze­że­nia formę. Jed­nym ze spo­so­bów na uczy­nie­nie tego
dia­logu zewnętrz­nym jest wypo­wia­da­nie go na głos. Dia­log zewnętrzny ma
cechy empi­ryczne. Ale jak można zro­bić to samemu? Nie brzmi to zbyt
poważ­nie, ale ma wielką moc: Postaw dwa krze­sła na wprost sie­bie. Usiądź
na jed­nym i coś powiedz. Następ­nie prze­siądź się na dru­gie i odpo­wiedz
sobie na tamtą wypo­wiedź. Poru­sza­nie cia­łem uła­twia uwol­nie­nie się od
poglą­dów i opi­nii. Jeżeli pro­wa­dzimy tylko dzien­nik, możemy nie uzy­skać
dostępu do głęb­szej inte­li­gen­cji ciała. Kiedy nim poru­szamy,
sygna­li­zu­jemy swo­jemu głęb­szemu ja: „Chcę cię poznać, chcę cię
doświad­czyć”. Wtedy łatwiej nam być świad­kiem swo­jego doświad­cze­nia.


Wzmacnianie doświadczenia


Wybra­łeś kanał, za któ­rego pośred­nic­twem chcesz pra­co­wać, i iden­ty­fi­ku­jesz swoje doświad­cze­nie. Może zauwa­żasz mro­wie­nie w sta­wie
bio­dro­wym. Może widzisz, że twoje ręce poru­szają się niczym skrzy­dła.
Może roz­ma­wiasz ze sobą na głos. Może zauwa­żasz, że głos robi ci się
piskliwy, kiedy mówisz o sze­fie. Może wspo­mi­na­jąc o ćwi­cze­niach
fizycz­nych, marsz­czysz nos.


Następ­nym kro­kiem jest wzmoc­nie­nie tego doświad­cze­nia. Wstyd maskuje i osła­bia, więc teraz musimy dzia­łać odwrot­nie: uro­snąć, roz­po­ście­rać
sze­roko palce, marsz­czyć nos aż do prze­sady. Wyobra­zić sobie, że jakiś
pul­su­jący ból czy pie­cze­nie w żołądku pię­cio­krot­nie się nasila. Sta­rajmy
się spra­wić, żeby twój świa­dek to zauwa­żył. Wstyd okrawa i kur­czy,
odwsty­dza­nie potę­guje. Bywa, że nasza świa­do­mość wyrwie się z transu i zauważy jakieś dozna­nie dopiero wtedy, gdy sta­nie się ono wystar­cza­jąco
silne. Wyobraź sobie, że całe twoje ciało mrowi, tak jak to bio­dro.
Zacznij mówić jesz­cze bar­dziej piskli­wym gło­sem.


Zapraszamy do zakupu pełnej wersji książki
  
Zapraszamy do zakupu pełnej wersji książki

  
    
      	
      
    Wszyst­kie przy­pisy pocho­dzą od tłu­maczki lub redak­cji. [wróć]



    

  
  




OEBPS/images/cover.jpeg
DAVID BEDRICK

OD
WSTY
DZA

Jak bronié swoich emocji,
ciata @ doswiadczen
przed kulturg wstydu

+Feeria





OEBPS/images/image_1.jpeg
DAVID BEDRICK

QD
WSTY
DZA

Jak bronié swoich emocji,
ciala i doswiadczen
przed kulturg wstydu

Przeklad: Ischim Krystyna Odorowicz-Sliwa

+Feeria












